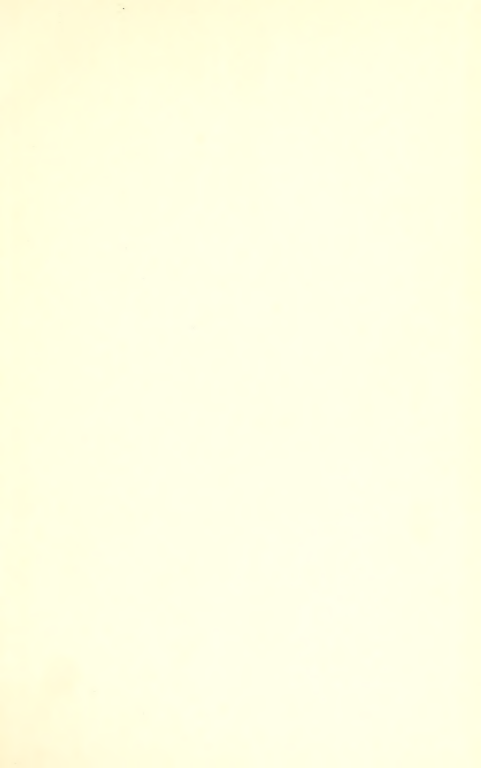


HANDBOUND AT THE











9260 A

# Religionsgeschichtliche Versuche und Vorarbeiten

begründet von

Albrecht Dieterich und Richard Wünsch

herausgegeben

von

Richard Wünsch und Ludwig Deubner in Königsberg i. Pr.

Elfter Band 1911—1912 Erstes bis drittes Heft



## Inhaltsverzeichnis des elften Bandes, 1.-3. Heft

- Berthold, Otto: Die Unverwundbarkeit in Sage und Aberglauben der Griechen mit einem Anhang über den Unverwundbarkeitsglauben bei anderen Völkern, besonders den Germanen (1. Heft).
- Pley, Jakob: De lanae in antiquorum ritibus usu (2. Heft).
- Perdelwitz, Richard: Die Mysterienreligion und das Problem des I. Petrusbriefes. Ein literarischer und religionsgeschichtlicher Versuch (3. Heft).

# Religionsgeschichtliche Versuche und Vorarbeiten

begründet von

Albrecht Dieterich und Richard Wünsch

herausgegeben

von

Richard Wünsch und Ludwig Deubner in Königsberg i. Pr.

Elfter Band 1911—1912 Viertes (Schluss-)Heft

Bd 114



von Negelein, Julius: Der Traumschlüssel des Jagaddeva. Ein Beitrag zur indischen Mantik (4. Heft).

BL 25 R37 Bd.11 Heft 4

# Der Traumschlüssel des Jagaddeva

Ein Beitrag zur indischen Mantik

von

Julius von Negelein



Gießen 1912

Verlag von Alfred Töpelmann (vormals J. Ricker)

## Religionsgeschichtliche Versuche und Vorarbeiten

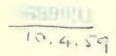
begründet von

Albrecht Dieterich und Richard Wünsch

herausgegeben von

Richard Wünsch und Ludwig Deubner in Königsberg i. Pr.

XI. Band. 4. Heft



# PISCHELS ANDENKEN

**GEWIDMET** 



Vorwort

#### Vorwort

Die gemeinschaftlich mit Herrn Professor G. M. Bolling vorgenommene Bearbeitung der Atharvaparisista veranlaßte angesichts der inhaltlichen Fremdartigkeit und Schwierigkeit dieses sehr korrupt überlieferten Vedatextes mich zur Sammlung eines Parallelenmaterials aus den in meinem Studienbereich liegenden Gruppen der Sanskritliteratur. Es wurden sowohl gedruckte wie handschriftlich überlieferte Texte herangezogen. Das 68. Parisista, welches den Traumaberglauben behandelt, erfuhr dadurch eine wesentliche Klärung. Den ursprünglichen Plan, einen Kommentar zu demselben zu veröffentlichen, gab ich jedoch alsbald auf, beschloß vielmehr den umfang- und inhaltreichsten der mir bekannt gewordenen Paralleltexte kritisch zu edieren, um ihn zur Grundlage einer Gesamtdarstellung des Traumaberglaubens zu machen. Eine solche Aufgabe in Angriff zu nehmen, schien mir um so dankenswerter, als dies Gebiet bisher völlig unbearbeitet geblieben war.

Der Verfasser des "Traumschlüssels", dessen Kompilation ich meinen Ausführungen zugrunde legte, greift nach eigener Lehre überall auf den indischen Volksglauben als seinen Ausgangspunkt zurück. Was im Zustande des Wachens von Bedeutung ist, kann nach ihm auch im Traume als gutes oder böses Omen auftreten. Dementsprechend mußten wir auf die in dische Volksreligion unser Augenmerk richten. Sie läßt sich ihrerseits nur aus der kulturgeschichtlichen

VI Vorwort

Eigenart jener interessantesten aller Nationen verstehen. Es war deshalb unvermeidlich, einige hierher gehörige Punkte der Beobachtung zu unterziehen. Das Wirrsal sonderbar erscheinender Meinungen und Lehren, das sich in unseren Texten auftut, kann eigentlichen Wert und Bedeutung jedoch erst durch die vergleichende Religionswissenschaft gewinnen, sofern sie nicht von den sich darbietenden zufälligen Einzelerscheinungen ausgeht, sondern das kulturell und psychologisch Benachbarte, aus gleicher Wurzel Entsprungene, nebeneinander hält und dadurch oft das Fernstehendste an das Naheliegendste und Verständlichste anknüpft.

Eine derartige Auffassung unseres Stoffes ist in doppelter Hinsicht berechtigt. Das Studium der altindischen Literatur hat eine so ungeheure Fülle des wichtigsten religionsgeschichtlichen Materials erschlossen, daß sie für den jungen Forschungszweig der vergleichenden Religionswissenschaft, deren Bedeutung für eine befreiende Erkenntnis der traditionellen ethischen und rituellen Formen des gegenwärtigen Volkstums nicht zu hoch bewertet werden kann, von ausschlaggebender Bedeutung geworden ist. Nur dadurch hat die Sanskritforschung sich auf deutschem Boden ihr Heimatrecht erworben. F. Max Müller, A. Weber und R. Roth, die deutschen Gründer dieses Gebietes, als Gelehrte in ihren Meinungen weit auseinandergehend, sind sich in dieser Auffassung desselben einig gewesen. Von dem Boden der religions-, kulturund völkergeschichtlichen Forschung losgerissen, auf die Bahnen einer orientalischen Scholastik mit ihren auf einem System von Irrtümern aufbauenden metrischen, astronomischen und grammatischen Spekulationen ablenkend, wird die Sanskritphilologie des natürlichen Zusammenhanges mit den Disziplinen der Altertumswissenschaften auf immer verlustig gehen, um zu einer der Beachtung und Berücksichtigung in jeder Hinsicht völlig unwürdigen Kuriosität herabzusinken. - Keine Literatur der Welt vermag auf dem Gebiet des Traumglaubens eine Summe von Tatsachen zu geben, ähnlich groß derjenigen, die in den Ausführungen Jagaddevas und seiner Vorgänger der Nachwelt überliefert worden ist. Diese Schätze zu heben, wird so lange von Wert sein, als die Erkenntnis der Vergangenheit,

Vorwort VII

deren letzter Augenblick ja die Gegenwart ist, Bedeutung hat. - Ein zweites Moment gab unserer Auffassung und Bearbeitung des Themas Berechtigung: die Veröffentlichung dieser Studien in jener Sammlung, die vorwiegend der Erforschung religiöser Probleme des klassischen Altertums zu dienen berufen ist, gleichwohl aber unseren Ausführungen gastlich die Pforte geöffnet hat. Unsere Arbeit paßt sich diesem Thesaurus insofern vollständig an, als sie eben nur ein Versuch oder eine Vorarbeit zur Darstellung des indischen Traumaberglaubens im speziellen, des Volksaberglaubens im allgemeinen sein will. Wer die ungeheure Fülle des in teilweise unzugänglichen Quellen schlummernden Materials, den völligen Mangel aller Vorarbeiten, mit dem der Verfasser zu kämpfen hatte, zu bewerten vermag, wird diese Anlage der Arbeit, so hoffen wir, billigen. Als bloße Studie will sie sich auch dadurch kennzeichnen, daß sie grundsätzlich die rein primären Quellen, unter letzteren unbearbeitete Manuskripte, bevorzugt, eine Eigenart, durch die unsere Pflicht der Dankbarkeit gegen die Erforscher des altindischen Religionslebens natürlich keineswegs geschmälert werden soll. Andererseits wird, wie ich meine, jede gerechte Beurteilung des Geleisteten dem Verfasser eine Anerkennung des Ernstes nicht versagen, mit dem er seine Aufgabe angegriffen. Was er in früheren arbeitsreichen Jahren auf dem Gebiete des Veda gesammelt, einer sehr erheblichen Zahl von Handschriften. einigen Gruppen gedruckter Sanskrittexte, darunter vornehmlich den Puränen, entnehmen konnte, was mancher Band der riesenhaft umfangreichen englisch-indischen Literatur, die ihm ferner stehenden Disziplinen des Palikanon und der indischen Archäologie, ihm boten, das alles hat, soweit es der Sache diente, Verwendung gefunden. Viele entbehrliche Einzelheiten freilich sind unterdrückt worden; vieles Wichtige ist dem Verfasser zweifellos entgangen; manches leicht zugängliche Material, wie beispielsweise die sehr ergiebigen Jataka, die uns jetzt durch eine Übersetzung erschlossen sind. und selbst so monumentale Sammelwerke wie Crooke's Popular Religion and Folklore of Northern India, 2 Bde, Westminster 1896 blieben unverwertet. Mein Buch ist zweifelles VIII Vorwort

viel einseitiger als das des letztgenannten Autors. Dennoch wird jedermann den Vorsprung erkennen, den ein der geschichtlichen Entwicklung kundiger Philologe vor dem bloßen Sammler modern-indischer Religionsformen, die sich doch eben nur auf historischer Grundlage verstehen lassen, besitzt. Andererseits hat der Verfasser, getreu dem Wahlspruch, der für ihn stets der maßgebende bleiben wird: "Der Inhalt alles, nichts die Form!" sich des Studiums der Realien, d. h. des Versuches eines Verständnisses der Sache gegenüber dem selbstgenügsamen Erfassen des Wortinhalts der Texte befleißigt und speziell z. B. die so vernachlässigte Kenntnis der indischen Flora mit den reichen Hilfsmitteln der Königl. Bibliothek zu Berlin zu fördern gesucht. Als eigentlicher Stützpunkt kamen für ihn aber natürlich nur die literarischen Quellen in Betracht.

Eine ganz besondere Stellung unter diesen nimmt ein Text für sich in Anspruch: die Atharvaparisista. Hunderte von Einzelheiten auf dem Gebiete des religiösen Volkslebens sind ihm entnommen worden. Als die Herausgeber sich zu der überaus vielseitigen und schwierigen Entdeckertätigkeit der Edition dieses Textes entschlossen, konnten sie es nicht voraussehen, daß er durch Hergabe einer ganz ungeheuren Fülle der wichtigsten, über fast alle Gebiete des antiken Geisteslebens sich erstreckenden, dem höchsten Altertum angehörigen Daten die jahrelangen Bemühungen der Editoren in so glänzender Weise rechtfertigen und belohnen würde. In dem vorliegenden Buche hat er seine erste, hoffentlich keimfähige, Frucht gezeitigt.

Wir hätten uns die gestellte Aufgabe wesentlich erleichtern können, wenn wir es vorgezogen hätten, eine systematische Darstellung des Traumaberglaubens zu liefern. Wir nahmen von dieser jedoch abstand, weil sie notwendigerweise von modern-occidentalen an Stelle von antik-orientalischen Gesichtspunkten hätte ausgehen müssen, und weil die durch sie erreichbaren Vorzüge der Vollständigkeit und Übersichtlichkeit nur scheinbare gewesen wären. Ehe das gesamte, in Betracht kommende Material noch nicht zur Stelle und noch nicht jede Einzeltatsache geklärt ist, erachten wir einen

Vorwort

solchen Aufbau für verfrüht. Vielmehr erschien es uns wichtig, die teilweise nur halb verständlichen, wunderlich anmutenden und korrupt überlieferten Verse jener Traumbücher in ihrer sachlichen resp. philologischen Zusammengehörigkeit zu erfassen und darzustellen. Wir wollten dem gegebenen Kommentar, der stets nur einen Bruchteil des verwertbaren Materials bringen konnte, einen vollständig edierten und übersetzten indischen Text zur Seite stellen, der dem Fachmann wie dem Laien die indische Traumweisheit dort erschließen konnte, wo ihre Quellen am reichlichsten strömen; wir bemühten uns unsere Leser in Form und Gehalt eines wichtigen Gebietes der orientalischen Religionsliteratur einzuführen. Die dadurch gefährdete Einheitlichkeit der Darstellung haben wir auf der einen Seite durch ein "systematisches Inhaltsverzeichnis", auf der anderen Seite durch die zahlreichen, jeder Übersetzung eines Verses folgenden Verweise zu gewährleisten versucht. Vermittelst dieser Stichwörter ist durch das Labyrinth des Traumreiches eine große Anzahl von Fäden gezogen worden, die sich an Knotenpunkten vereinigen, um ihrerseits wiederum auf übergeordnete Sammelstellen hinzuweisen. - Die auf die Indices verwandte Sorgfalt wird kein Einsichtiger schelten. Nur sie ermöglichen einen Überblick über den vielverschlungenen Weg, den wir gehen mußten. Namentlich der Index der Synonyma wird dem Orientierung suchenden Leser hoffentlich ebensogute Dienste tun, wie er sie dem Verfasser bereits geleistet hat.

Bei Abfassung auch dieser Arbeit sind dem Autor seine alten Freunde treu geblieben. Herr Professor Sieg zu Kiel hat manche Stunde dem Lesen ihrer Korrekturen geopfert und viele Unebenheiten ausgeglichen. Herr Professor Grünwedel, Direktor der indischen Abteilung am Königlichen Museum für Völkerkunde in Berlin, hat mir durch seine belehrenden Gespräche einen Einblick in die indische Archäologie eröffnet und dadurch meine Arbeit bereichert. Das großartige Entgegenkommen des India Office hat sie erst entstehen lassen.

Mein Buch ist dem Andenken Pischels gewidmet. Auf dem behandelten Gebiete war er zweifellos die erste Autorität.

X Vorwort

Er besaß Sammlungen, die, in frühen Jugendjahren angelegt, mit der gewaltigen Erweiterung seines Wissens Schritt hielten. Sie sind mir unzugänglich geblieben <sup>1</sup>. Mit dem Gedanken an ihre Veröffentlichung in irgendeiner Form trug sich Pischel noch kurz vor seinem Tode. Als die erschütternde Nachricht von seinem plötzlichen Ende nach Europa drang, war es mir ein Herzensbedürfnis, das Lieblingsthema des großen Gelehrten, wenn auch in meinem Sinne und mit meinen Mitteln, zu behandeln. Möge das vorliegende Buch, das des Verstorbenen Namen trägt, seiner nicht unwürdig befunden werden!

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bei dem Schlusse der Drucklegung übersandte mir Herr Prof. Geldner freundlichst einen Zettel aus Pischels Sammlungen — das Einzige, was er aus dessen Nachlaß von zugehörigem Material finden konnte —, und war liebenswürdigst bereit, die Korrektur desselben zu lesen (s. S. 378).

### Einleitung

Eine Darstellung des indischen Traumaberglaubens hat schlechthin ihr Recht. Der Traum galt der alten Zeit, der primitiven Menschheit, als andere Wirklichkeit 1, die zu der des wachen Zustandes in Beziehungen gesetzt werden mußte. Dieser Kausalnexus wurde durch den Traumglauben geschaffen. Danach konnten sich Träume auf Vergangenheit wie Zukunft beziehen. Die ersteren offenbarten Geschehenes oder Erlebtes. Sie zeigten dem zur Rache bestimmten Sohne den Mörder des Vaters, dem Gatten die Stätte, an der die Gemahlin vergraben; sie ließen geheime Taten erschauen. Die letzteren erschlossen die Zukunft. Sie gaben die notwendig erscheinende Folge von Erlebnissen oder Zuständen der Gegenwart. Wer diesen Zusammenhang herstellen, Träume deuten konnte, war seinen Mitmenschen gewaltig überlegen; denn von der Fähigkeit, die Zukunft zu erkennen, ist bis zu dem Versuche, sie zu meistern, nur Ein Schritt.

Wie deshalb die so reichlich strömenden Quellen des indischen Altertums in ihren Darstellungen der Traumkunde ein in religionsgeschichtlicher Hinsicht überaus wich-

Alfred Lehmann, Aberglaube und Zauberei, Deutsche Ausg. 1. Aufl. Stuttgart 1808, 16 weist darauf hin, daß nach der Auffassung der Indianer der Stein des großen Medizintiers, das der Häuptling im Traume gesehen hat, Heilkraft besitzt. — Wenn nach der Lehre Artemidors der Traum von der eigenen Hinrichtung Gutes bedeutet, so liegt dies dar in. daß sie sich eben nur einmal zutragen kann. Die Traumrealität wird also der des wachen Zustandes völlig gleichgesetzt.

tiges Material geben, uns ein in sich abgeschlossenes Kapitel speziell indischen und allgemein menschlichen Glaubenslebens offenbaren, so lassen sie uns nicht minder kulturgeschichtlich interessante Tatsachen erkennen oder ahnen und psychologische Schlüsse ziehen. Im Traume spricht die Gottheit. Sie offenbart sich dem Schläfer in eigener Gestalt oder wunderlichen Formen, die alsdann religiöser Verehrung teilhaftig werden. Manche typischen Bilder und Situationen des Traumlebens mögen in den Mythus der Völker übergegangen sein. Der Traum des Einzelnen konnte diesen antreiben oder abhalten, sich eine Frau zu nehmen, eine Reise zu machen, ein Opfer zu vollziehen; das Traumgesicht des Königs entschied über Krieg und Frieden, über Glück und Unglück eines ganzen Staates. Der traumkundige Priester konnte deshalb. namentlich als "Hofprediger", zu ungeheurem Einfluß auf die Geschicke des Einzelnen wie ganzer Völker gelangen.

Nirgends strömen die Quellen reichlicher als auf indischem Boden. Das Material des Traumaberglaubens läßt uns den Inder in seiner ganzen religiösen Überängstlichkeit erkennen. Es zeigt uns seine Abhängigkeit von den ererbten, kultischen Formen und deren Hütern, den Priestern, sein Haften an primitiven ethischen Ideen, sein Streben nach Herrschaft, Geld und Liebesgenuß, sein Sich-Ergehen auf dem heimatlichen Boden mit dessen Reichtum an Edelsteinen, Pflanzen und Tieren. Jedes Glied der Schöpfung tritt dem Menschen freundlich oder feindlich entgegen, bedeutet Gutes oder Böses, im Wachen wie im Schlafe. Der Traumglaube ist deshalb nur ein Kapitel der Omina-Kunde und, wie diese, überaus kompliziert und rein kasuistisch aufgebaut.

Die Aufzählung aller einschlägigen Einzelheiten, wie unsere Texte sie geben, ist sicherlich weder genußreich noch interessant, aber sie lehrt die Ehrlichkeit des priesterlichen Wollens und Könnens innerhalb der landläufigen Bahner. Wir dürfen ihr nicht aus dem Wege gehen, wollen wir eine Summe von überlieferten Einzelvorstellungen retten, die stets mehr und mehr dem modernen Inder aus dem Gedächtnisse

<sup>1</sup> S. u. 2, 158,

entschwinden, wollen wir nicht ein Gebiet übergehen, das im Laufe von vielen Jahrhunderten, vielleicht Jahrtausenden, für Milliarden von Menschen der Inhalt des Glaubens, die Quelle von unzähligen Handlungen war. - Nicht minder kommt ein literarhistorisches und kritisches Interesse diesen Materialhäufungen zu, denn sie lehren uns das Rezept. nach dem die Kompilatoren der großen Epen und anderer Texte ihre Figuren Traumgesichter sehen lassen, verstehen, und weisen nach, wie wenig diese Schilderungen als Schöpfungen dichterischer Phantasie zu betrachten sind. Wie bei so vielen Schöpfungen Indiens, ist auch bei diesen, das was sie bringen, oft weniger wert als das was sie verschweigen. Sicherlich gaben sie dem wandernden Priester, der für Geld und gute Worte Träume deutete, nur das Mittel dazu in die Hand, das jedesmalige Traumerlebnis des Einzelnen zu dem fixierten Schema des Aberglaubens in Beziehungen zu setzen. Wie man ganze "Geschichten" zu träumen pflegt, so wird man auch ganze "Geschichten" gedeutet, d. h.: als zukünftige Erlebnisse hingestellt haben, während unsere Texte sich in der Regel damit begnügen, einzelne Momente des Traumlebens als "gut" oder "böse" zu bezeichnen, ohne die Situation näher zu schildern, der sie entsprossen waren.

Jenen Traktaten fehlen eben die Bezüge auf des Einzelnen Lebensschicksal, Lebenserfahrung, Geschlecht, Gemütsveranlagung und soziale Stellung. Nur Krankheit und Temperament werden als bildender Faktor des Traumlebens anerkannt. Der in Bedrängnis geratene Krieger, das heiratslustige junge Mädchen, der geldgierige Geistliche, der Mann zu Hause oder auf der Reise, - sie alle wollten zweifellos mehr als ein bloßes "Ja" oder "Nein" als Antwort auf ihre Fragen, sie wollten eine individualisierende Ausdeutung des Trauminhalts. Diese je nach der speziellen Situation zu geben, war sicherlich des Priesters Aufgabe. Er mußte, was unsere Texte ganz vernachlässigen, namentlich auch in die Zukunft des Familienlebens hineinzuschauen versuchen. Angesichts der unvergleichlichen Wichtigkeit der Frage, ob einer Ehe ein männlicher Nachkomme entsprießen wird, ist das mangelnde Eingehen der Texte auf die sehr markanten

Träume der Frauen zur Zeit der Schwangerschaft besonders verwunderlich. Wo Todesfälle vorgekommen sind, wird sich der Interpret mit der Frage zu befassen gehabt haben, wieweit das Auftreten jüngst Verstorbener im Traume Glück oder Unglück bringen mußte. Hier sind wenigstens Ansätze und Fingerzeige erhalten (s. u. 1. 83; 2. 91). Endlich kam der spezielle Traumglaube der jedesmaligen Landschaft in Betracht, während unsere Texte die geographische Differenzierung ganz vernachlässigen. Daß letztere tatsächlich sehr erheblich in Frage kommt, lehrt uns für die neueste Zeit das Zeugnis eines Inders<sup>1</sup>.

Dem überlieferten Material ist starke tendenziöse Einseitigkeit, nicht aber Fälschung der Tradition vorzuwerfen. Ein gewisser, rein volkstümlicher und alter Ideenkern ist unverkennbar. Er hebt sich von dem übrigen Material teilweise schon durch das Metrum ab. Uralte Zusammenhänge erschließt z. B. die Lehre, daß Blut Geld bedeute: das Wergeld ist ein Ersatz für die Blutrache. An Stelle der Person wird das Eigentum haftbar gemacht. - Viele Einzelheiten erscheinen uns willkürlich und sonderbar. Andere erhellen sofort aus naheliegenden Prinzipien. Noch andere werden nur verständlich, wenn des Königs als Träumers gedacht ist, in dessen Dienst der Atharvan-Priester als Hofastrolog Träume interpretiert. Eine weitere Gruppe scheint entlehnt zu sein. Wie beispielsweise der Genuß des Hauptes eines Menschen, der in Indien zu den größten Greueln gerechnet wurde, im Traumaberglauben als segensreich gelten konnte, ist unverständlich, wenn wir nicht eine Entlehnung etwa aus dem semitischen Orient annehmen? Schließlich läßt sich die Interpretation vieler Träume nur von dem Grundsatz aus verstehen, den unsere Zeit in der banalen Form auszudrücken

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hindon beliefs about dreams. J. of the Anthropological Society of Bombay V 208seq.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Nach Ad-Damīri's Hayāt al-Hayawān, transl. by Jayakar vol. I London 1.05 wird, wer davon träumt, daß er in seiner Hand das Haupt eines Mensehen hält, 1000 dmars erlangen, oder 1000 dirhams resp. 100 dirhams bekommen. Wer davon träumt, daß er Fleiseh oder Haar von abgehauenen Köpfen nimmt, wird reich werden.

pflegt: "es kommt immer anders, als man gedacht hat." — Einen ganz besonders wichtigen Einschlag aber hat die indische Medizin geliefert, die in zweifelloser Abhängigkeit von der griechischen Heilkunde steht. Ihr war das Reich der Träume schon seit langem kein bloßes Gebiet frommen Glaubens mehr, sondern erschien aus der subjektiven Veranlagung des Träumers analysierbar. Die Lehre von den drei Temperamenten ist von Griechenland nach Indien gewandert. Ihr unterlag ein ganzes Heer von Traumerscheinungen, das deshalb von der metaphysischen Deutung ausgeschlossen wurde. Der Verfasser des "Traumschlüssels" gibt an, aus medizinischen Quellen zu schöpfen, denen wir, soweit es uns möglich war, nachgegangen sind. Sein Werk bleibt insofern auf halbem Wege stehen, als es zwar erklärt, daß pathologische Träume für eine Deutung nicht in Frage kämen. andererseits aber aus einer ganzen Reihe von Traumgesichtern. die aus rein pathologischen Zuständen allein erklärbar sind, Folgerungen zieht. Hierher gehört das Sehen von Fackeln, Blitzen usw., welches Augenkrankheiten weissagen soll u. a. m. Wenn gar von dem Entströmen blutigen Urins geredet wird, so wissen wir kaum, ob der Kompilator an einen Traum oder die Wirklichkeit denkt. Eine gewisse Vorliebe, krankhafte Erscheinungen auszumalen, ist ihm zweifellos eigen. Er ist eben ein Halbaufgeklärter, der zwar an dem überlieferten Ideenschatz nicht zu rütteln wagt, ihn aber unwissentlich durch rationalistische Auslegung zersetzt.

Was des Verfassers Person anbelangt, so schwebt sie ganz im Dunkeln. Ich wüßte nichts weiteres zu sagen als daß Jagaddeva der Sohn eines Durlabharāja war, der Wahrsager-Traktate (Sāmudratilaka) geschrieben hat und chronologisch bedeutend später als Mediziner wie Vāgbhaṭa (s. Vers 2.116) anzusetzen ist. Der indische Titel seines Werkes lautet: Svapnacintāmaṇi. Svapna, lat. somnus, heißt: der Schlaf und Traum; cintāmaṇi ist der "Stein der Weisen", der alle Wünsche hervorzaubert. Die bildende Kunst stellt ihn in der Hand des Gaṇeśa und anderer Gottheiten dar. Der Amitābha und Avalokiteśvara der buddhistischen Religion tragen ihn auf ihren Häuptern. Der Titel besagt also etwa dieses: "wie

(woselbst als letzter Text gebunden), ist äußerlich klar, aber flüchtig und fehlerreich gedruckt, vollständig.

B. in kleiner Schrift auf 12 Blätter von einer Hand geschrieben, ziemlich jung, ohne Datum, mäßig korrekt, das für die Textherstellung wichtigste Hilfsmittel, vollst.

C mit einem astronomischen Texte zusammengeheftet, Samvat 1687, auf 29 Bl. sehr flüchtig und fehlerreich geschrieben, beschädigt. Es fehlen Bl. 8—12; 16—17; 19—20.

Was das Abhängigkeitsverhältnis der einzelnen Texte voneinander anbelangt, so sind A und D bis auf einige Druckfehler und ganz belanglose Abweichungen miteinander identisch. BC haben einen ziemlich weit zurückliegenden, gemeinschaftlichen Archetypus, weichen gleichwohl erheblich voneinander ab. Folgende Einzelheiten seien festgestellt: BC stellen gegenüber AD die Verse 1. 7 und 1. 8; 1. 44 und 1. 45; 1. 146 und 1. 143 um; sie kennen die sonst fehlenden Strophen 1.65 a, 144 a; sie haben AD gegenüber die gleichlautenden, offenbar richtigen Lesarten: 1. 134d; überliefern die gleichen, groben Fehler: 2. 61b. - Dagegen zeigt C gegenüber B seine Eigenart durch folgende sekundär erworbenen Abweichungen: durch die alleinige Vertauschung der Reihenfolge der Verspaare 1. 35 und 1. 37; 1. 118 und 1. 121; 1. 136 und 1. 131; — durch das alleinige Vorkommen von 1. 19a; 2. 49ab; 78ab; - durch das ausschließliche Fehlen mancher Strophen: 1. 23; 1. 92a; - durch eine lange Reihe sehr tief gehender Varianten und Korruptelen; - in ganz seltenen Fällen durch eine allein bewahrte, bessere Lesart: 1.144d. Bereits der Archetypus von ABCD ist mangelhaft; vielleicht: 1. 59a, 145b; 2. 76b, 94cd, 115b, 122ab.

Die Wahl der Lesarten bereitete im allgemeinen keine unüberwindlichen Schwierigkeiten, da im Zweifelsfall das Metrum zu entscheiden pflegte. Gleichwohl sind wir angesichts der Fülle der Varianten und des mangelnden Textzusammenhanges — es handelt sich ja stets nur um eine Summe aufgereihter, in möglichst gekünstelter Sprache wiedergegebener Einzelheiten — weit davon entfernt, zu glauben, daß wir im Texte, geschweige denn in der Übersetzung, stets das Richtige getroffen hätten. Eben deshalb ist der kritische Apparat

ziemlich ausführlich gegeben worden. Das druckreife Ms. unserer Ausgabe wurde vermittels des ganzen Textmaterials nachgeprüft, um den gerechtfertigten Anforderungen an Präzision und Zuverlässigkeit entsprechen zu können.

Was nun das von uns verwertete Parallelen material anbelangt, so entstammt es teilweise umfangreicheren Texten, in denen es gesonderte Kapitel bildet, teilweise selbständigen Traktaten. Es ist in allen Fällen unmöglich, jüngere und ältere Gruppen voneinander zu unterscheiden. Gewisse Ideen sind als Gemeingut übernommen und in (meist sehr schlechte) Verse gebracht worden. Kaum irgendeiner dieser Paralleltexte zeichnet sich durch Originalität des Gedankens und der Form aus. Die letztere ist übrigens bisweilen so sehr korrupt, daß wir den Inhalt oft nur durch Vergleiche mit analogen Partien feststellen konnten. Viele der herangezogenen Traumbücher sind von uns der Einfachheit wegen mit Buchstaben bezeichnet worden, und zwar bedeutet

a: das Ms. Sanscr. d 215 der Oxforder Bibl.

b: den Svapnādhyāya des Brahmavaivarttapurāṇa. Zur Herstellung des Textes wurden die gedruckten Partien des Śabdakalpadruma B. 5 S. 470—1, ferner die Edition Calcutta Śāka 1812 B. II S. 503 ff. und das Ms. Leipzig 1179 verwertet. In dubio ist das letztere zugrunde gelegt.

c: Brahmavaivarttapurāṇa 2. 70. 1 ff., vgl. mit dem Zitat des Śabd. aaO.

d: ders. Text 2. 63. 1-30 vgl. mit Sabd. aaO.

e: ders. Text nach Ms. Leipzig 1179, vgl. mit der gedr. Ausg. 2. 82. 2-59.

f: die als Svapnādhyāya des Matsyapurāņa bezeichnete Handschrift Leipzig 1180.

g: Bhavişyapurāṇa nach der Ausg. Bombay 1896-7.

h: Agnipurāņa Cap. 229. 1 ff.

i: Ms. Leipzig 1178.

k: Suśruta 1, 29, 14 ff. in der Ed. d. Nirnayasāgara-Presse.

m: Ms. Leipzig 1176.

n: Ms. Leipzig 1177.

o: Ms. Chambers 608.

p: Ms. Chambers 793 o (Stück der Śarngadhara-Samhitā),

vgl. mit den gedruckten Ausgaben Berl. Bibl. Sign. Jc 212 und Jc 210.

q: Der Svapnādhyāya des Ācāramayūkha, mit dem Hindi-Comm. des Rāmanātha Benares 1876 (Berl. Bibl. Zw 15002).

r: Chambers 326 (Paraśurāmaprakāśa: Nidrāmayūkha; vgl. das Zitat von Śabd. 5 S. 473: Paraśurāma-dṛṣṭa-duḥsvapnāḥ Brahmavaivartte gaṇeśakhaṇḍe 33 adhyāye).

s: Matsyapurāṇa 241. 2 ff. nach dem Text Calcutta 1876, vgl. mit dem Vers 21 ff. umfassenden Zitat des Adbhutasāgara, Benares 1905, S. 499, das angeblich aus dem Viṣṇupurāṇa und von Viṣṇudharmottara stammt, und dem V. 2°ff. parallel laufenden Zitat des Adbh. S. 502 f.

u: Ms. Royal Asiatic Society Tod 51.

v: Der Svapnādhyāya des Vāgbhaṭa im Śabd. u. svapna.

w: Agnipur. 231. 1 ff. (betitelt: śakunāni, behandelt aber offenbar den Traumaberglauben, wie es sich auch äußerlich als bloße Fortsetzung von 230 anläßt und inhaltlich u. a. aus Vers 8° erhellt).

Dieses Parallelenmaterial zu erweitern, wäre ein Leichtes gewesen. Doch hätte die Sache selbst dadurch schwerlich größere Klärung erfahren. Das Gegebene genügt vollauf, die Kenntnis des indischen Traumglaubens dem Indologen wie auch dem Religionsforscher zu erschließen. Die Beziehungen, welche einerseits nach Arabien 1, andererseits nach

<sup>1</sup> Steinschneider vertritt ZDMG 17. 242 die Anschauung, daß Abu Ma'sher, der Astrolog zu Balch (geb. 806, gest. 885), wahrscheinlich manches Indische auf arabischen Boden verpflanzt hat. Er fragt, ob der Inder Syrbacham bei Pseudo-Sirin eine Namensentstellung oder Fiktion sei, und ob die von ihm vertretenen Ansichten über Traumdeutung wirklich indischem Boden entsprossen sind. Auf eine an A. Weber gerichtete Anfrage, ob ein indisches Traumbuch zugänglich sei, erhielt er eine verneinende Antwort. ZDMG 25 S. 378ff. gibt Steinschneider den Schluß einer Reihe höchst wichtiger Aufsätze zur Frage der Übersetzungen indischer Werke ins Arabische. - Einer Einzelheit sei hier gedacht: Wie Zedlers altes Lexikon, das Dappers Asien p. 420 ff. zitiert, berichtet, geht nach Auffassung der Araber der Traum in der Vornacht nach 20 Jahren, der um Mitternacht nach 10 Jahren, der am Morgen in einem Monat, der zu Mittag nach 10 Tagen in Erfüllung. - Hier zeigt sich deutlich der indische Einfluß. Da derselbe in Achmets Traumbuch (s. Anm. 2) ausdrücklich anerkannt wird, ist es von Interesse, daß nach dem "Traumbuch Apomasaris"

Griechenland 1 weisen und ihre letzten Ausläufer vielleicht

eine ähnliche Stufenfolge existiert. Und zwar geht ein Traum, den man zwischen Sonnenuntergang und 9 Uhr hat, innerhalb 20 Jahren; zwischen 9 und 12 Uhr in 8, 10, oder 15 Jahren; zwischen 12 und 3 oder 4 Uhr in 5, 4, 3 Jahren; zwischen 4 Uhr und Sonnenaufgang nach einem Jahre oder ½, ¼, ½ Jahren, ja auch innerhalb 10 Tagen in Erfüllung. Vgl. unseren "Traumschlüssel" 1. 17. In diesem wie in allen ähnlichen Fällen ist die Möglichkeit eines bloß zufälligen Parallelismus natürlich vorhanden; sie scheint mir aber sehr fernliegend zu sein.

1 Die Tatsache der Übertragung griechisch-arabischer, angeblich ursprünglich indischer Ideen auf den Occident hat Franz X. Drexl in seiner wichtigen Diss.: "Achmets Traumbuch, Einleitung und Probe eines kritischen Textes", München 1909 nachgewiesen. Achmet lebte unter dem Kalifen al-Mamun 813-833 n. Chr. und hat sein Oneirocriticon, obwohl er Araber war, in griechischer Sprache geschrieben und nach eigener Angabe seine Weisheit von den Indern, Persern und Ägyptern eutlehnt. Die erste lateinische Übersetzung dieses Buches hat Leo Tuseus um d. J. 1160, die zweite Leunclavius 1577 veranstaltet. Die Version des Tuscus wurde 1525 ins Italienische übersetzt. Auch eine Übertragung ins Französische ist wahrscheinlich. Die des Leunclavius hatte Veröffentlichungen desselben Textes in französischer (1581) und deutscher Sprache zur Folge. letztere führte den Titel: "Traumbuch Apomasaris, das ist kurtze Auslegung und Bedeutung der Träume, nach der Lehr der Indianer, Persianer, Aegypter und Araber. Erstlich aus Griechischer sprach ins Latein bracht durch Herr Johan Lewenklaw, Jetzunt aber dem gemeinen Man so das Latein nicht verstehet, zum besten verteutschet usw.", Wittenberg. In Vorlegung Paul Helwigs Buchh. (ohne Jahreszahl). Ihr Inhalt enttäuscht im allgemeinen. Sie ist ein christliches Produkt, das selbst da, wo es indische Ideen in gesonderten Kapiteln bringen will (z. B.: "Vom Wein nach der Indianer Lehr") kaum etwas von Belang gibt und indische Quellen schwerlich verwertet. Wie indes eine weitere Vergleichung von Achmets Traumbuch in seinen einschlägigen Partien mit indischen Produkten wünschenswert wäre, so ist die Notwendigkeit, jene letzteren neben die griechischen Quellen zu halten, nicht von der Hand zu weisen. Über den griechischen Traumaberglauben handelt B. Büchsenschütz, Traum und Traumdeutung im Altertum, Berlin 1868. - Wenn Artemidor Gewächse mit scharfen und stachligen Spitzen als ominös bezeichnet; das Eindringen von Ameisen in die Ohren als Todesbotschaft hinstellt; wenn der Genuß des eigenen Kotes, das Baden in klarem Wasser, das Tragen von Juwelen und der Aublick von Blumen, die zur rechten Zeit entstanden sind, nach ihm Glück bringen soll; wenn aber Bäume nur als heilvoll gelten, die schön und groß sind und voller Früchte hängen; wenn gar das Reiten eines Elefanten nur in Indien als gute Vorbedeutung gelehrt wird — in diesen und vielen ähnlichen Fällen bin ich geneigt, mehr als einen bloß zufälligen Anklang an indische Ideen zu erblicken.

nach Deutschland entsandt haben 1, zu untersuchen, wäre

<sup>1</sup> Vgl. vor. Anm. Das Gefühl, die Traumkunde sei morgenländischen Ursnrungs, hat sich bis in unsere Tage hinein volkstümlich erhalten; vgl.; Der Muselmanische Traumdeuter", Hamburg 1702, Königsbor, Kol. Bibl. Sign. Na 5001; 8º, sowie die ganz moderne Publikation eines Mannes, der ein Reich, einen König, eine Hofcharge und einen Eigennamen erfindet. um für seine Makulatur Reklame zu machen: "Der morgenländische Traumdeuter und Wahrsager, vollständigstes Traumbuch mit auf die Erfahrung aller Völker und Zeiten gegründeten Auslegung aller Träume in 3960 Aufschlüssen von Moses Nekromantus, Hoftraumdeuter des Negus von Äthiopien", Leipzig, Verlag von Ernst Fiedler (ohne Jahr). -- Von eigenartigem Interesse ist ferner "Der harmlose Traum deuter, welcher die mutmaßliche Bedeutung aller vorkommenden Träume in alphabetischer Ordnung nachweist. Nebst einem Anhange, enthaltend die Auslegung der Träume nach dem Laufe des Mondes durch die zwölf Himmelszeichen (!!). Zur Kurzweil für unbefangene Leser", Elbing (ohne Jahr), Verlag von Neumann-Hartmann, Th. Mohr. - Das Buch ist nicht minder verworren, als sein Titel, für uns aber als letzter Ausläufer der Richtung wichtig, die den menschlichen Mikrokosmus dem Makrokosmus analog auffaßt. solche Betrachtungsweise ist babylonisch-chaldäisch. Doch auch nach indischer Auffassung bestimmen die regierenden Gestirne, in der Neunzahl gedacht und zu Gruppen von je drei vereinigt, abwechselnd die drei Jahreszeiten beherrschend, die diesen analogen Temperamente und dadurch die aus denselben entspringenden Träume, derartig, daß das luftige Temperament, aus den Windadern (Arterien) entsprungen, mit der Eigenschaft der Luftigkeit begabt, der stürmischen Jahreszeit verwandt, von Rähu, Ketu, Saturn regiert, die sanguinischen; das schleimige Temperament, aus dem Schleim hervorgegangen, mit der Eigenschaft der Kälte begabt, der kalten Jahreszeit verwandt, von Jupiter, Merkur und dem Monde regiert, die phlegmatischen; das hitzige Temperament, aus der (schwarzen oder gelben) Galle hervorgegangen, mit der Eigenschaft des Feuers begabt, der heißen Jahreszeit verwandt, von Venus, Mars und Sonne regiert, die cholerischen (resp. melancholischen) Träume auslöst. Selbst der späte Schematismus in der Einteilung der Träume, wie unser Traumschlüssel (1. 4) ihn gibt, ist diesen astrologischen Ideen zu verdanken: der Neunzahl der regierenden Gestirne entspricht die Neunzahl der Traumgruppen. Daß wir hier chaldäisches Ideengut haben, ist äußerst wahrscheinlich. Nach Lucian, Totengesp. 11. 1 waren die Chaldäer durch ihre Wahrsagekunst aus den Träumen berühmt. Sie dürften auf die griechische Mantik, die in der den Alexanderzügen folgenden Zeit das indische Geistesleben beeinflußt hat, ihre grundlegenden Ideen übertragen haben, so daß wir (unter allem Vorbehalt und rein hypothetisch) folgenden Entwicklungsgang vermuten können: Originäre indische Ideen: Beeinflussung durch prähistorische Berührung mit semitischen Völkergruppen; Einwirkung von seiten grie-

angesichts des Mangels an Vorarbeiten — sind doch nicht einmal die arabischen Traumbücher übersetzt — eine verfrühte Aufgabe gewesen, auf deren spätere Notwendigkeit ich gleichwohl hinzuweisen nicht unterlassen kann. Von hervorragendem Interesse ist ferner die Stellung des Buddhismus zur Zauberei, speziell dem Traumaberglauben. Wir

chischer, durch chaldäische Einflüsse berührter Ärzte und Astrologen; Übertragung indischer Ideen auf arabische Gelehrtenkreise und Übermittlung indischer Traumweisheit durch arabische Schriftsteller auf den Occident (Übersetzungen ins Griechische, Lateinische usw.). - Der deutsche Traumglaube der neueren Zeit steht natürlich auf dem Boden der Kirche. Er erkennt die in der Bibel so oft gelehrte Beeinflussung menschlichen Handelns durch die im Traume erscheinende Gottheit an, verwirft aber das noch in spätester Zeit geübte Inkubationsorakel (Cornelius Agrippa, de philosoph. occult. L. III, c 51 nach Zedler, Realencycl.), jede sich nicht auf die heiligen Schriften stützende Interpretation der Träume und namentlich den Stand der Traumdeuter und Traumdeuterinnen als heidnische Greuel. Sehr instruktiv ist in dieser Hinsicht "Des griechischen Artemidori großes und vollkommenes Traum-Buch, . . . nebst einer Erinnerung Philipp Melanchthons vom Unterschied der Träume und angehängtem Berichte, was von Träumen zu halten sey. Neue, verb, und mit einem vollst. Register und einer astronomischen Traum-Tafel vermehrte Aufl., Leipzig 1753". Dies Buch lehrt die traurige Tatsache, daß innerhalb der zwischen Aristoteles und Melanchton verflossenen zweitausendjährigen Zeit ein geistiger Rückschritt statt eines Fortschritts zu verzeichnen ist. Denn während der Rationalismus des Griechen z. B. aus der Beobachtung, daß selbst Tiere träumen, dem verständigen Schlusse näher kam, daß man den Träumen keine Bedeutung beilegen dürfte, klammerte sich die christliche Orthodoxie an die Traumoffenbarungen des altbiblischen Mythus sowie der griechischrömischen Legende und brachte dadurch und ferner nach dem Argument. daß Aristoteles als Heide unrecht haben müsse, jeden selbständigen Einwand zum Schweigen. Während Artemidor 6, Macrobius und Augustin (s. Melanchthon aaO. 17) fünferlei Arten von Träumen kennen, begnügt sich Melanchthon mit 4 Gruppen: 1) natürlichen, 2) weissagenden, 3) göttlichen und 4) teuflischen Träumen. Die zu 3 genannten stehen in der Bibel; unter 4 begreift er alle heidnischen Ideen und Manipulationen. - Dieser Standpunkt war der orthodoxe. Er ermöglichte, zumal hier ja der weissagende von dem göttlichen Traum geschieden, also eine Traumprophetie in moderner Zeit ausdrücklich gelehrt wird, das Weiterbestehen abergläubischer Ideen und Schwindlergruppen. Heutigen Tages tritt der berufsmäßige Traumdeuter hinter seiner gedruckten Marktware zurück, die jedoch nur um so üppiger fortwuchert.

finden dies Religionssystem im Kampfe mit dem niedrigen Volksaberglauben. Die Traumdeuter treten als Betrüger auf. Die in Buddhas Sinne gehaltenen Aśoka-Edikte warnen vor abergläubischen Manipulationen — aber vergebens, denn der großen Menge war der Aberglaube von jeher der Ersatz für die meist in Priesterkreisen gepflegte Metaphysik; er ist die eigentliche Religion des Volkes.

#### Abkürzungen

Verschleiernde Abkürzungen sind grundsätzlich vermieden worden. AP (nur selten statt dessen: "Par.") = Atharvapariśiṣṭa; — Adbh. = Adbhutasāgara; — Bṛh. = Bṛhatsamhitā; Drag. = G. Dragendorf, Die Heilptlanzen der verschiedenen Völker und Zeiten. Stuttgart 1898 — Schließlich sei ein Hinweis auf die erst kurz vor dem Schlusse der Drucklegung mir bekannt gewordenen, sehr gründlichen und wichtigen Arbeiten von Max Förster über mittelalterliche Traumbücher (s. Archiv f. d. Studium d. neueren Sprach. u. Litt. B. 125 S. 39 ff.; B. 127 S. 31 ff.) gestattet. — Was die Zitate der mit Buchstaben bezeichneten Texte anbelangt, so ist es nach dem oben Gegebenen selbstverständlich, daß sie nur mit den in meinem Besitze befindlichen Mss., nicht etwa mit den gedruckten Ausgaben übereinstimmen können.

Der Ausdruck Pāda bezeichnet in diesem Buche stets den vierten Teil der  $\overline{A}$ ry $\overline{a}$ .

#### Der Traumschlüssel

- 1. kavibhih karakalitam¹ iva | trailokyam idam vilokyate sadyah āsādya yat-prasādam | sā jayati sarasvatī devī
- 1) B parikalitam

BD schicken voraus: śrīgaņeśāya namaḥ C vāgdevatāyai namah.

Heil sei der Göttin der Redekunst, durch deren Gunst diese Dreiwelt, von den alten Weisen gleichsam mit Lichtstrahlen erhellt, sofort erschaut wird.

- kavibhih 1) kṛtāni khaṇḍoddeśena svapnalakṣaṇāny agre tāny ekasthāni 2) śubhāśubhāni 3) saṃkṣepato vakṣye
  - 1) BC kṛtibhiḥ 2) C ekasthānāni 3) C subhāni

Die zuerst von den alten Weisen in bruchstückartiger Form gemachten Angaben über die Träume will ich im folgenden, je nachdem sie Glück oder Unglück weissagen. zusummenfassend darstellen.

Die aufgezählten Träume weissagen lediglich Glück oder Unglück. Dadurch werden alle Träume, die auf magischem Wege Erkenntnisse vermitteln — jemand träumt von vergrabenen Schätzen, die er tatsächlich an der erschauten Stelle findet —, oder Pflichten auferlegen — Gebete zu verrichten. Tempel zu bauen —, Warnungen erteilen, sowie alle symbolischen Träume — Blut bedeutet Geld (s. jedoch unten 1. 48), Katzen

falsche Menschen — ausgeschlossen <sup>1</sup>. — Der Verfasser gelobt, sich streng an das traditionelle Material zu halten. Diese Tatsache gibt seiner Kompilation den eigentlichen Wert. Die Autorität der alten Weisen, denen sämtliche Traumtexte nach eigner Angabe folgen, bürgt dafür, daß die Träume, ganz wie jene sie ausgelegt haben, in Erfüllung gehen, obgleich die indische Religion keinen eigentlichen Traumgott kennt, der spezielle Befehle erteilte, in Symbolen zu den Menschen redete, oder die Fügung der Gottheit offenbarte <sup>2</sup>. Es genügte für den Inder, zu wissen, daß die durch Tradition und die Namen der (mythischen) Autoren geheiligten Traumbücher unumstößliche Wahrheiten enthielten; cf. g 19f.:

samyogaś caiva māṅgalyair ārogyam rājyalābhaḥ ca | yasmin svapne udāhṛtam tattat syān nāʾtra samdehaḥ;

also: "Wem im Traume die Verbindung mit Glücksgütern,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Natürlich gilt dies lediglich von den dem Verfasser oder Kompilator bekannten Traktaten, namentlich also den medizinischen (s. 2. 160) und übrigen Quellen. Die Legendenliteratur bietet viele Beispiele des Gegenteils. In einer südindischen Legende wird im Traume der Auftrag erteilt, cin linga zu bauen: Indian Antiquary IV 198; die Gottheit Ran Chandr in Kachar bestimmt nach einer Sage die unmittelbar bevorstehende Krönung eines neuen Königs, indem sie dem alten Herrscher im Schlafe erscheint: ibid. S. 115. Die Geburt des Channabasava wird seiner Mutter im Traum voraus verkündet: Journal of the Royal Asiatic Society, Bombay branch, vol. 8 Nr. 24 S. 119. Buddha steigt im Traume der Maya als weißer Elefant in deren Hüfte; s. die bei A. Cunningham The stupa of Bharhut, London 1879, 83 erwähnten Quellen; ferner H. Kern Histoire du Bouddhisme dans Unde, Tom. prem. Paris 1901, 23 ff.; Grünwedel, Buddhistische Kunst in Indien, 1. Aufl., 59f. - Träume warnen: die Raksasas auf Ceylon wollen den Sinhala (der später der Insel den Namen gibt), durch ihre Reize fesseln. Dieser aber, gewarnt durch einen Traum, entflieht auf einem wunderbaren I ferde: Fergusson and Burgess Cave-temples of India 315 note 1. -Träume erwecken Liebe: die Liebe des Aniruddha zur Usa entspinnt sich durch einen Traum (Padmapur. VI 277).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Zur Erlangung günstiger und Abwehr ungünstiger Träume wandte man sieh an den Sonnengott (I 18, 22), doch auch an die Trinität Visnu, Śiva, Brahman (I 19a) und andere Mächte (I 18a, 19). Eine vorzugsweise Bedeutung hatten offenbar Śiva und Rudra, dem überhaupt böse Wahrzeichen zugeschrieben wurden: I 23; der Totengott: AP 67, 3, 2—5; cf. Agnipur. 86, 12: von Gesundheitszustand und guten Träumen ist Rudra (Śiva's Vorgänger) die Veranlassung, vgl. Agnip. 260, 18 in 2, 129.

Gesundheit und Königswürde zugesprochen ist, dem geht das jedesmal Verheißene in Erfüllung; daran ist kein Zweifel."

3. dharmaratah samadhātur | yah sthiracitto yatendriyah 1) sadayah prāyas tasya | prārthitam artham svapnah prasādhayati 2)

1) BC jitendriyalı 2) B prasādayati

Wer in der Tugend wandelt, gesund ist, festen Charakter zeigt, seine Sinne in der Gewalt hat und mitleidig ist, einem solchen läßt der Traum in der Regel die erbetene Gabe zukommen.

Vgl. den letzten Śloka von r in I 4. Nach Indian Antiquary 36. 309 sind Träume, die man in gutem Gesundheitszustande und bei klarer Nacht sieht, weissagend. — Parāśara in Adbh. S. 495: kāya-vāṅ-mano-viśuddhānāṃ cā'ti (?) sattvānāṃ devatāḥ pratyakṣavad abhidarśayanti tad yathārtham ity ācaksate.

4. svapnanidānāni nava | śrutam anubhūtam pradaršitam 1) anurūpam 2)

cintā prakṛtivikāro | devāḥ³) puṇyāni pāpāni

1) AD pradarśanam C pradarśam 2) AD anūpaḥ B anūpam 3) C daivāt

Neun Grundformen der Träume gibt es: das Gehörte, Selbsterlebte, Gezeigte, (dem angeborenen Temperament) Angemessene, die Sorge, die krankhafte Veranlagung, die Götter, die guten und die schlechten Elemente.

Sieben nidranidānāni werden in einem fehlenden Stück des leider sehr fragmentarischen Ms. Chambers 792 h, s. Weber, Kat. d. Berl. Handschr. S. 295 Nr. 955, erwähnt.

Cf. v 20 ff.:

manovahānām pūrņatvāt srotasām prabalair malaiḥ dṛśyante dārunāḥ svapnā rogo yair yāti pañcatām (20) arogaḥ saṃśayam prāpya kaścid eva vimucyate dṛṣṭaḥ śruto snubhūtaś ca prārthitaḥ kalpitas tathā (21) bhāviko doṣajaś ceti svapnaḥ saptavidho mataḥ teṣv ādyā niṣphalāḥ pañca yathā svaprakṛtir divā (22)

Nach Parāśara in Adbh. S. 495 gibt es drei Sorten von Träumen: solche, die unsinnig, solche, die sinngemäß sind,

und solche, die etwas anderes (Entgegengesetztes) bedeuten: trividham darsanam aparthakam yathartham anyartham. Unter den letzteren sind wohl die symbolischen zu verstehen. Die verständigste und zweifellos älteste Differenzierung gibt AP 68, 1, 51 f. Es wird hier zwischen den erklärbaren und unerklärbaren Träumen unterschieden. Die ersteren sind belanglos, denn sie reproduzieren Erlebnisse des Tages, die von den Sinnesorganen aufgenommen sind (- daher Statuierung des Gehörten, Selbsterlebten usw. als der Grundelemente der Träume -); die letzteren kommen von den Göttern: "Mit welchem Sinneseindruck behaftet ein Mensch jedesmal einschläft, von eben diesem speziellen Sinneseindrucke erschaut er im Traume die Reproduktion. Dagegen sind die Motive von Ideenkomplexen (= Traumvorstellungen), die durch die bloße Erfahrung (resp. durch die Naturveranlagung) nicht zu erklären sind, bei den Göttern zu suchen." Auch m 42 f. spricht es offen aus, daß nur die unerklärlichen Träume von den Göttern kommen und deshalb prophetisch seien:

anubhūtāḥ śrutāḥ dṛṣṭāḥ prakṛteś ca vikārajāḥ | ye svapnāḥ kila jāyante vyarthās te kathitā budhaiḥ || akasmāj jāyate yas tu svapno daivata-yogataḥ | tat-sarvaḥ saphalo jñeyaḥ svapnaḥ kāla-phala-pradaḥ ||

Unserem Texte am nächsten steht aber r Blatt 150 b: atha svapnabhedāḥ matsyapurāṇa-viṣṇudharmottarayoḥ (Text überaus korrupt):

samadhāto puśām tasya dharmikasyātinīrujaḥ |
syatam puṃse jitendrasya svapne śatpaurubhā śubhau |
anubhūtaḥ śruto dṛṣṭaḥ prakṛteśca vikārajaḥ |
svabhavajaḥ samudbhūtaś cintā-... saṃ-ni-saṃbhavaḥ |
devata-"dy-upadeśo-"ttho dharma-karma-prabhāvajaḥ |
raye (?)-deka-samutthaś ca svāpaḥ syān navadhā nṛṇāṃ |
prakarai pādimaiḥ ṣaḍbhir aśubhaś ca śubho Spi vā |
dṛṣṭo nirarthakaḥ svapnaḥ satyaḥ stutibhir uttaraiḥ |
jitendrasya jitendriyasya svabhāvataḥ samudbhūtaḥ |
prarthita-svamano vānchita-kalpānānurūpaḥ |.

In unserem Texte finden sich wieder: anubhūta; śruta; statt dṛṣṭa (der Traum, der auf der Anschauung wirklicher Objekte beruht; schlechter): pradaršita; prakrter vikārajah = prakrtivikāro; svabhāvajah = anurūpa (vi anūpa statt anūka); cintā (Text korrupt) = cintā; devatādvupadesottha = devāh v. l. daivāt; dagegen statt dharma-karma-prabhāvaja (der aus dem göttlichen Gesetz und der vom Fatum mitgegebenen Disposition des Einzelnen entsprungene Traum): punyāni; statt . . . . (leider zerstört) pāpāni. Die Lesart des Ms. r ist zweifellos viel besser, wenngleich auch seine Lehre, daß die letzten drei Formen der Träume für eine Deutung allein in Frage kommen, nur dem Schematismus zu verdanken ist. Je drei Gruppen müssen offenbar zu einer Einheit zusammengefaßt werden. Gemeint ist: alle Träume, die durch empirische Wahrnehmung oder durch die psychische Veranlagung (prakrti) des Träumers verständlich werden, sind, weil erklärlich, einer metaphysischen Auslegung unzugänglich. Für eine solche kommen vielmehr nur die von der Gottheit gesandten Träume in Frage.

Padmapur. 2. 120. 10 f. stellt den den Temperamenten entsprungenen Traum dem (prophetischen) Morgengesicht gegenüber und beschreibt den ersteren:

- 10 vātikah paittikas caiva kaphajah sāmnipātikah | svapnah pravarttate bhadre mānaveşu na samsayah ||
- na jāyate ca devesu svapno nidrā ca sundari adityo-'daya-velayām drsyate svapna uttamah ||
- 45 evam nānavidhān svapnān antarātmā prapašyati | uttamāṃś ca viruddhāṃś ca karmayuktān varānane |
- 46 girims tathā sudurgāms ca bahūn uccāvacāms tathā tad eva vātikam viddhi kaphavat tad vadamy aham |
- 47 jalam nadım tadagāms ca payah sthānani pasyati | agnim ca pasyate devi bahu kancanam uttamam ||
- tad eva paittikam viddhi bhāvyam caiva vadamy aham | prabhāte dṛśyate svapno bhāvyo vā'bhavya eva ca ||

Eine Theorie über die Entstehung der Träume gibt in dem Süryärunasamvädajñanabhäskara Chambers 800 Bl. 45 a dem ihn befragenden Aruna der Srīsūrya. Das Ms. ist in-

¹ Satyācārya in Adbh. S. 494 sagt über Träume:
anūka-cintā-gati-doṣa-dṛṣṭāṇy abhīkṣṇa-karmāṇi ca niṣphalāni |

dessen so sehr verderbt, daß man ihm kaum irgend etwas mit Sicherheit entnehmen kann. Es scheint so, als ob nach dieser Theorie alle Sinne außerhalb des Körpers weilend gedacht und die Traumbilder als reale Wirklichkeiten ergreifend vorgestellt werden. Dieser Theorie entspricht auch der in Sat. Brahm. 3. 2. 2. 23 für denjenigen, welcher unter bestimmten Umständen einzuschlafen fürchtet, vorgeschriebene Spruch Vaj. Samh. 4.15 (vgl. Bloomfield, Concordance): "Zurück möge mir der Geist, zurück mir das Leben kommen, zurück mir der Lebenshauch . . . mein Selbst . . . mein Auge . . . mein Gehör kommen", "Denn", so setzt Sat. Brahm. l. c. hinzu, "alle diese Dinge entweichen dem Schlafenden bis auf den Lebenshauch. Und er vereinigt sich mit ihnen nicht wieder, solange er schläft." Nach Sat. Brahm. 10. 5. 2. 12 soll man einen Schlafenden nicht rücksichtslos aufwecken. Denn dadurch stört man die Gottheiten Indra und Indranī, die in den Augen des Menschen wohnen und im Schlafe in die Herzgrube herabsteigen, um dort den Beischlaf zu vollziehen. Im Schlafe aber liegt, weil er die leibliche Vereinigung dieser beiden Gottheiten bedeutet, das höchste Glück (ibid. 11). Die Indranī ist nichts anderes als die kumārikā der späteren Zeit (s. unten 1. 121), das Spiegelbild im Auge des Wachenden, das als dessen Seele angesehen wurde; vgl. auch kanīnaka und kanīnikā im Petersb. Wb. und Taitt. Samh. 1. 2. 1. 2. Neupersisch märdäk (Männchen) = Pupille ist nahe verwandt. Andere Parallelen bietet das Hebräische usw., s. Gesenius, Hebr. Wb.

Die Götter senden Träume, sie selbst aber bedürfen des Schlafes nicht: Sat. Brähm. 3. 2. 2. 22.

- 5. adyam satkam tesām | sivam asivam vāpi nisphalam bhavati  $^1)$  | antyatrikam  $^2)$  ca tesām  $^3)$  | subhā-'subham sūcayaty  $^4)$  acirāt  $\parallel$
- 1) B jũeyam C teṣām
  2) B anya trikam C antyam trikam
  3) AD jũeyam B puṃsāṃ
  4) tac ca yachati tv

Die ersten sechs (Gruppen) dieser Träume, (mögen sie nun) günstig oder ungünstig (erscheinen), sind resultatlos, die letzten drei von diesen aber deuten sofort Glück oder Unglück an.

Die Einteilung der 9 nidana in Gruppen zu je 3 entspricht der Gruppierung der graha oder Planeten, vgl. oben zu Vers 4. Nur um des Schemas willen ist hier von den "letzten drei" Gruppen als den bedeutsamen gesprochen. Von besonderem Interesse ist Ath. Par 68. 1. 1 ff., insofern als die darin angekündigte Abhandlung über die Träume als "Appendix zur Beschreibung über den Gang der Venus" bezeichnet, also ins astrologische Gebiet gezogen wird. Unter den 9 "Planeten", nämlich: Venus, Mars, Sonne; - Jupiter, Merkur, Mond; — Rāhu, Ketu, Saturn; — erzeugen die ersten drei das gallige, die mittleren das schleimige, die letzten das windige Temperament; diese T. gehören den Elementen des Feuers, Wassers und Windes an (s. 1. 8, 10, 12). Die sehr schwierigen, nun folgenden Verse 68. 1. 5-8 übersetzt Herr Prof. Prabhu Dutt Shastrin folgendermaßen: One may judge their effect (i. e. the effect of the planets) from the position they occupy in the group (lies: yathakramam). These are known as the nine planets, having their nature vata, pitta and kapha. Of these, when appearing in such groups in conformity with their nature and when comming together (joining) with others (i. e. other planets), the nature is equally — poised (well balanced). The effects of the sun and the moon influence directly (lit. approach) one's body. Thus, on the combination of vata, pitta and kapha, one of their bodies is that which shines (or results) separately. Those competent in the knowledge of nature say "that is prakrti". -- Die sich anschließenden Śloka behandeln in überaus interessanter Weise die charakteristischen Eigentümlichkeiten der Temperamente und die aus diesen entspringenden Träume (bis 1.49).

v 22 (s. zu 2. 4 das Zitat v 20 ff.):

teşv ādyā nisphalāh pañca yathā svaprakṛtir divā | (22) vismrto dīrghahrasvo Stipūrvarātre cirāt phalam | drstah karoti tuccham ca gosarge tad-ahar mahat | (23)

Der vergessene, überaus lange und kurze, früh in der Nacht gesehene (Traum), bringt erst nach langer Zeit ein wichtiges Resultat: dagegen tritt ein gewichtiges Ergebnis an dem nämlichen Tage ein, wenn der Traum zur Zeit des Viehaustreibens gesehen wird; cf. 1. 7, 17.

6. inevah prajnena 1) diva | drstah krtaparicayas tathabhihitah 2) ||

ādhi-vyādhi-bhavo vā | mālāsvapno 3) Spi 3) phalavihīnah 3) ||

2) C tato bhihitah 3) B opnah phala o 1) ( prajñena (' opnasya phala o.

Der am Tage gesehene, auf bekannte Dinge sich beziehende, durch andere hervorgerufene, aus seelischen oder körperlichen Leiden herrorgegangene und der Kranz-Traum sind dem Verständigen resultatlos.

Mālāsvapna = a dream, appearing in a long series or row of dreams, krtaparicayah = krtah paricayah yasya, lit. whose, or, with which familiarity is already made, i. e. in this case the idea embodied in the dream, or say, its meaning or significance is previously known, hence it is nothing but a subjective projection of the same. He has a psychological explanation in the fact that the ideas occupying our mind most intimately during the day generally appear at night in the form of a dream, defying for the moment the strictness of the category of causality (i. e. the facts of a dream are not necessarily related as cause effects, but the mind passes from one to another rather abruptly), - tatha may either be taken with abhihitah, meaning "told thus before", or separately be mean simply "and", - abhihitah simply refers to the gist of the dream having been already communicated by somebody else, hence the mind being previously influenced by the dream will appear as such (Erklärungen von Herrn Prof. Prabhu Dutt).

Der Schlaf bei Tage gilt als einer der zehn Fehler des Menschen: Yogayatra 2. 2 in A. Weber, Ind. Stud. 10. 181.

a 2 (korrumpiert): divā svapna na sid[h]yanti ye ca pūrvābhicintitāh | vyadhmam saha śokena te praśne (!) hatapāsaha (!)

b 7 dine manasi yad drstam tat sarvam ca labhed dhruvam cintä-vvadhisamavukto narah svapnam ca paśyati ||

8 tat sarvam nisphalam tāta pravāty eva na samśayah |

i 79 vyadhitena sa-sokena cintaga(s)tena (!) caiva hi l kamike mātrike(!) caiva drstam svapnam vinasvati || o 73 (völlig korrupt): vyādhitana saśākana citāsta (?) na cevahi | kāma kāmāmta veš ceva dṛsta svapnena vidyate

Nach k14 ist der aus dem Temperament des Träumers hervorgegangene, vergessene, unterbrochene, der Sorge entwachsene und der am Tage gesehene Traum resultatlos. Der Kranztraum und der vergessene Traum haben nach AP 68. 1. 52 f. keinen Erfolg.

Wer von einer Krankheit überwältigt wird, erleidet Mißgeschick: h11; i63 (verderbt): krūram vā madavihvalam buddhināsam manastāpam cintā-bhramana-mānasam asukham tasva paśvamti mūrchānā ślesmabhājanam ; ebenso o 55 f., jedoch der Anfang verderbt und am Schluß: asukham tasva vipattim ca jāveta ksīnabhājanam.

Eine fernere Kategorie ist "das Zuviel- oder Zuwenigträumen" (atisvapnam asyapnam ... bei A. Weber, Omina und Portenta § 4; cf. AP 67. 3. 3). Daß man svapna mit Träumen zu übersetzen hat, lehrt z. B. Indian Antiquary 36. 307: bei den Hügelstämmen des Panjab ist beständiges Träumen ein für ein Haus unglückliches Omen. Es ist allerdings möglich, daß der Berichterstatter aus gelehrten Quellen schöpft, die Übersetzung also nicht sicher ist; vgl. unten 2. 153.

Die in 1.6f. gegebenen belanglosen Träume faßt Parāśara in Adbh. S. 495 (Text kaum richtig) wie folgt zusammen:

mano hi nidrā - nihita - tattva - vijnānam kadācid atiharsa śoka - krodha - cinta - bhaya - mada - pramode - 'rsya - kalusitam atidrsta - śrutartha - bhūtartha - bhavitam aviśuddha (!) - dhatudoşa - prakopa - pratapa - pratapte - 'ndriyam ivo 'dbhava - 'ntam avasam abhiksiptam atibahuso Stivyākulam divāvrttam vā svapna - gatam anubhavati tad aniyatam aparthakam copadisanti.

- 7. svapnah pranasta vastu prabhavo dirghas tathā 'tihrasvo¹) vā || dṛṣṭa 2) - pramṛṣṭa 8) - rūpah | sa cirat kimcitphalo bhavati
- 1) C tathapihrasyo 2) BC drstah

Wenn der Traum seinem Stoff und Ursprung nach verloren gegangen, übermäßig lang oder übermäßig kurz ist, wenn man ihn sieht und gleich wieder vergißt, so liefert er erst in langer Zeit ein geringes Resultat.

Cf. v 22 in 1. 5.

S. rati ¹) - hāsa-kopa ²) - śoko ²) - 'tsāha ²) - jugupsā ³) - bhayā - 'dbhuto-'tpannaḥ || vitathaḥ ⁴) - pipāsā - mūtra - purīṣo - 'dbhavaḥ svapnaḥ ||

BC stellen V 7 und 8 um.

1) C ati<sup>0</sup> 2) BC <sup>0</sup>-śoka-kopo-'tsāha-<sup>0</sup> 3) fehlt bei C 4) C ciṃtā-kṣudhā-<sup>0</sup>.

Belanglos ist jeder Traum, der aus Geschlechtslust, Lustigkeit, Zorn, Schmerz, Anstrengung, Ekel, Furcht, einem Wunder, ferner aus Hunger, Durst, Urin oder Ket (-Drang) hervorgegangen ist.

Cf. 2. 153.

b 9: jado mutra-purișena pīditas ca bhayākulah | digambaro muktakeso na labhet svapnajam phalam ||

f 58: kṣudhā pipāsā nidrā ca lobha-kṣobhas tu vistaraḥ | yadi paśyati svapnānte durbhikṣaṃ dāruṇaṃ bhavet ||

i 85: mūtrite tṛṣite vāpi svapno labdho nirarthakaḥ | labdhe svapne punaḥ suptvā sarvataḥ niṣphalo bhavet ||

o 66 (Text korrupt): kṣut sapipāsā nidrā ca ālasyam vā niṣṭhuram] yadi paśyati syapnānte durbhikṣam dārunam bhayet []

9. svapne kaphasvarūpaḥ¹) | kurute kelim muhur jale vimale ||
bhāvāṃś ca satatam²) anyāñ²) | jalāśayān vīkṣate³) sajalān³) ||

1) (' orupe 2) A sitān anyā BD sitān anyān 3) (' gāhate cāpi

Wer das schleimige Temperament hat, ergötzt sich im Traume wieder und wieder im klaren Wasser, und sieht darin stets andere Wesen und Wasserbewohner.

Die in 9-14 gegebenen Träume gehen aus den (ein-

seitigen) Temperamenten hervor. Sie werden kurz erwähnt, ohne gedeutet zu werden. Denn sie sind belanglos, wie die in V. 8 aufgezählten pathologischen Traumbilder; auch a 6 scheidet in einer wohl fragmentarischen Stelle den vätakam p(a)ttakam caiva śleṣmakam cintayanvitam (svapnam) von der Betrachtung aus. Cf. i Vers 4 f.:

vātikah paittikas caiva slesmakas cintayānvitah i purusah svapnoti yah svapnam pratyayam na labhet kvacit ||

m 4: vātikam paittikam caiva śleşmakam caiva varjayet (svapnam). n 18 (verbessert):

vātikah paittikas caiva auṣṇya-cintā-samudbhavah | puruṣaih prāpyate svapnah asatyo bhavati dhruvam || ebenso u 4, jedoch statt asatyo falsch: satyo.

o 4: vātikam paittikam śleşma tathā vai cintayā yutam | puruṣaḥ prāpya yaṃ svapnam pratyayam na labhet kvacit ||

Einige sagen, daß Träume, die der speziellen Veranlagung entsprechen, einen guten Erfolg zeitigen: AP 68. 1. 53.

Über das schleimige Temperament und die aus ihm hervorgehenden Träume spricht sehr ausführlich AP 68. 1. 20—37.

Eine kurze Beschreibung der aus den einseitigen Temperamenten hervorgehenden Träume gibt Satyācārya in Adbh. S. 494. Sie nähert sich der Schilderung des AP an: Wer das windige Temperament hat, träumt von Sprüngen über Felsen, Berge usw., der Choleriker von Gold, roten Kränzen, der Sonne und dem Feuer; der Phlegmatiker vom Monde, den Sternen, weißen Blumen, dem Springen über Flüsse usw. Dem Sanguiniker kommt das letzte Drittel der Nacht und die Regenzeit zu; dem Choleriker kommt das mittlere Drittel der Nacht und die Herbstzeit zu; dem Phlegmatiker kommt das erste Drittel der Nacht und die Frühlingszeit zu:

dhātoḥ prakopād anilā-"tmakasya | tac cā 'dri-tuṅga-sthala-laṅghanāni || pitte Sdhike kāñcana-raktamālya-divākarā-'gni-jvalanāni pasyet || śleṣmā-'dhikas candra-bha-suklapuṣpa-saritsaro-Smbhonidhi-laṅghanāni ||

jaghanya-madhya-prathame niśāmśe | prāvṛṭ-śaran-mādhava-samjñite ca || kāle marut-pitta-kapha-prakopāḥ | sādhāraṇaḥ syāt khalu tan-nipātaḥ ||

10. muktā 1) - śādvala 2) - maṇikaṃ 3) | maṇipravālaṃ 4) sa - śaivalaṃ 5) salilaṃ || meghān vṛṣṭi-nipātaṃ | paśyati guḍa - khaṇḍa - dadhi-dugdham 6) ||

1) B muktāḥ 2) ABCD śāḍvala 3) B bhakamalam C kamalam 4) C ºbālam 5) C saritsaraḥ 6) C stellt guḍa und dadhi um. B fügt hinter der Strophe "yugmam" ein.

Ein solcher sieht eine Perle, einen Rasenplatz, einen Wasserkrug (nach C: eine Lotusblume), eine Perlenschnur, ein Gewässer mit der Wasserpflanze Blyxa Octandra, Wolken, einen Regenfall, in Stücke geballten und pulverförmig gestalteten Zucker, saure oder süße Milch.

Der Phlegmatiker gehört also dem Elemente des Wassers an; Perle: 1. 114; Krug: 1. 121; Gewässer: 1. 30; Milch: 1. 96; Zucker: 1. 38; Zucker als Geschenk bringt Glück; cf. b 52 in 2. 105.

Rasenplätze: ihre Reinigung (śadvalānām viśodhanam) bringt Unglück: s 12 und h 11 nach der v. l. des Adbh. S.; vgl. h 12; s 12 in 2. 14.

11. paśyati pittaprakṛtiḥ | svapne jvalanam jvalantam ) atigāḍhaṃ ²) || bāḍhaṃ ³) tāraka-kuliśa-⁴) | sphuliṅga - saudāminītejaḥ ||

1) B jvalitam 2) C api gāḍhaṃ 3) AD bālaṃ C gāḍhaṃ 4 AD kulisam

Wer das gallige Temperament hat, sieht im Traume häufig überaus lebhaft brennendes Feuer und Glanz von Sternschnuppen, Donnerkeil, Funken und Blitz.

Feuer: 1. 75; Lichterscheinungen: 2. 13.

Vgl. die ausführliche Beschreibung des galligen Temperaments und der zugehörigen Träume in AP 68. 1. 9—19;

eine Parallele für die dort beginnende Schilderung der Temperamente findet sich in der Śārṅgadharasaṃhitā Weber Cat. der Berl. Mss. S. 285 Nr. 936 Chamb. 793 o Bl. 10b, Reihe 3 von unten passim.

- 12. dṛḍham ārūḍha-krodhaḥ|sakrodhān rakta-pīta-nīlā-"dīn || bhāvān avalokayate | sāhasa-sahitāḥ 1) kriyāḥ 1) kurute ||
  - 1) C sāhasam ahitaḥ kriyām; B fügt hinter den Vers: "yugmam" ein.

Sicherlich steigen in einem solchen Menschen Zorneswallungen auf, und er sieht dann (im Schlafe) zornige rote, gelbe, blaue usw. Wesen und begeht gewalttätige Handlungen.

Der Choleriker gehört also dem Element des Feuers an. Über die Bedeutung der roten und blauen Farbe s. 2. 51.

13. svapne pavanaprakṛtiḥ ¹) samīkṣate pakṣibhir gaganagamanam || gamanam || paridhāvanam vidūrād ²) āyāsam ³) api ³) vivāda ³)-kalahādīn ||

1) C vātaprakṛtiḥ 2) AD ca dūrāt C ca sucirād 3) BC āyāsa-vivāda-°

Ein Mensch, der das windige Temperament hat, sieht Vögel zum Himmel emporfliegen, sieht ihr Ausbiegen weithin, ferner Mühsal, Zank, Streit usw.

Vögel: 1. 78; Streit: 2. 147; Anblick eines Götterwagens: 1. 95; Wandeln im Luftraum: 2. 81; Emporsteigen zum Himmel: 1. 109.

Das Emporsteigen zum Himmel (h 20), ein klares H. Gewölbe (h 25) sind glückliche Vorzeichen; cf. nabho S malam w 1 in 1. 70.

Unglück bedeutet es, wenn man durch den Wind in die Höhe gewirbelt wird, im Luftraum wandelt, oder zusammen mit den Geistern der Verstorbenen den großen Weg (die Milchstraße?) geht (Saun. Kär. Bl. 73b):

vāyunā ca "śu-gamanam ākaśa-gamanam tathā | mahāmārga-gatir vāpi sanyasa(?)-pretakaiḥ saha ||

i 20 (ganz verderbt):

akāšam kramate yas tu pātālam ca punah punah | pāniyam sāvašeṣam tu tasya saukhyam nirantaram ||

Danach bedeutet also das Wandeln im Luftraum Glück; cf. q 2.

Das windige Temperament und die für dieses charakteristischen Träume werden AP 68. 1. 37-48 gegeben.

14. śikhari ¹) - śikharā - ʾgrabhāgaṃ ²) | gṛhaṃ tatho ³) - ʾttuṅga ³)-tāla-bhūmiruham ⁴) ||
ārohati ca svapne | plavate yāti ca vidūreṇa ||

1) C sikhare 2) C bhāge 3) B tathā tuṃga C tathottaṃga 4) ADºhe.-C liest als Pāda cd: ārohayati ca yaḥ svapne plavane yo yāti ca dūreṇa; diese Lesart muß als ein mißglückter Versuch gelten, das Metrum in Ordnung zu bringen. — B fügt yugmam hinter den Vers ein.

Die höchste Spitze eines Berggipfels, ein Haus, oder einen hohen Palmbaum besteigt ein solcher Mensch im Schlafe; er springt und geht in die Ferne.

Besteigen von Gegenständen: 2. 52.

Der Sanguiniker gehört also dem Element der Luft an.

15. svapnah prathame yāme | dṛṣṭaḥ saṃvatsareṇa ¹) phaladaḥ syāt || saṃvatsarā-'rdha-phalado | dvitīya-yāme ²) triyāminyāḥ ³) ||

1) B <sup>o</sup>tsaraika-<sup>o</sup> C <sup>o</sup>tsaraikaḥ 2) A dvitīyāme C dvitīyāyāme 3) BC triyāmāyāh

Ein Traum, der in der ersten Nachtwache gesehen wird, geht nach einem Jahre in Erfüllung; in einem halben Jahre erfüllt sich ein Traum, der in der zweiten Nachtwache gesehen ist.

- b 5: svapnas tu prathame yāme saṃvatsaraphalapradaḥ | dvitīye cā'stabhir māsais tribhir māsais tṛtīyake ||
  - 6: caturthe cā'rdhamāsena svapnah syāt tu phalapradah | daśahe phaladah svapno Spy aruno-'daya-darśane | pratah svapnaś ca phaladas tatkṣaṇaṃ yadi bhoditah ||

f 2 (sehr ähnlich: m 2—4; n 2—4; nur 2<sup>d</sup>: tribhir māsaih triyāmakah; q 12—14): svapnās tu prathame yāme samvatsara-vipākinaḥ | dvitīye cā'ṣṭabhir māsaiḥ ṣaḍbhir māsaiḥ triyāmakaiḥ(!) || caturtha-prahare svapne(!) māsena phaladāḥ smṛtāḥ | aruṇo-'daya-velāyāṃ daśāhena phalaṃ bhavet || govisarjana-velāyāṃ sadyaḥ svapno vidhīyate | vgl.o2—3.

h 16 f. nach Adbh. S. 514 (sehr ähnlich s 17 f.):

svapnās tu prathame yāme saṃvatsara-vipākinaḥ | ṣaḍbhir māsair dvitīye tu tribhir māsais triyāmikāḥ cathurthe māsamātreṇa pacyante nātra saṃśayaḥ |

i 2 f. (ähnlich s 2—3):

svapnasya prathame yāme phalam samvatsaram bhavet | dvitīye cā' ṣṭame māse triyāme ca tripakṣake ||

3: tūrye yāme tu yaḥ svapno māsena phalado bhavet | aruņodaya-(pra)velāyām daśāhena phalam bhavet ||

a 3-5 b (cf. AP 68. 2. 58 f.):

svapnas tu prathame yāme saṃvatsara-vipākadaḥ | dvitīye yāma aṣṭabhis tribhir māsais triyāmake || caturthe prahare svapnaṃ(!) māsaikena vipacyate | aruno-'daya-velāyāṃ dhvakha(!) 'phalaṃ diśet || godauhana(!)-velāyāṃ sadhva(!) svapno vidhīyate ||

Diesen Gedanken sowie eine kurze Darstellung des indischen Traumaberglaubens überhaupt gibt ein moderner Pandit in einem sehr oberflächlichen Vortrag; s. Hindou beliefs about dreams, Journal of the Anthropological Society of Bombay vol. V Jahrg. 1899—1901 p. 308 ff. Mein Versuch, durch Erlangung der dort als Quelle zitierten jñānamālā mir weiteren Stoff zugänglich zu machen, hat zu einer argen Enttäuschung geführt. Das von mir kopierte Kielhorn-Ms. enthielt nichts, was ich brauchen konnte. Interessant dagegen ist der unten 1. 30 zitierte Aufsatz im 7. Bande derselben Zeitschrift.

16. māsatrayeņa rātres | tṛtīyayāme nṛṇāṃ sphuṭaṃ phaladaḥ | māsai-"ka-phalo dṛṣṭaś | caturthayāme bhavet svapnaḥ ||

Nach Ablauf dreier Monate erfüllt sich für die Menschen sicherlich ein Traum der dritten Nachtwache; nach einem Monate muß ein in der vierten Nachtwache gesehener Traum zur Wirklichkeit werden.

17. carama ¹)-niśā-ghaṭikā-dvaya-samaye phalati dhruvaṃ ²) daśāhe ³) Sntaḥ ³) ||

sūryodaye tu dṛṣṭaḥ | sadyaḥ phaladāyakaḥ svapuaḥ ||

1 B varame

2) C dhrutam

3) ACD daśāhena

Ein in der Zeit der letzten beiden ghaṭikā (= der letzten 48 Minuten) der Nacht geträumter Traum geht sicherlich innerhalb 10 Tagen in Erfüllung. Ein Traum aber, der bei Sonnenaufgang gesehen ist, verwirklicht sich sofort.

Cf. 1. 15.

Als Menschengruppen, bei denen Träume in Erfüllung gehen, nennt AP 68. 2. 55 Königssöhne, Diebe (!) und Höflinge.
Der häufig wiederkehrende halbe Śloka:

aruņo-'daya-velāyām sadya eva phalam bhavet wird von r Bl. 151 a dem Ļ și Bṛhaspati zugeschrieben.

Für die gesamte Mantik ist die Frage, welchen Personen resp. Menschengruppen ein Omen gilt, wann und in welcher Gestalt das Schicksal sich erfüllt, natürlich von höchster Wichtigkeit. Die Traumkunde löst diese Schwierigkeiten, wie wir sehen, recht einfach, indem sie stets den Träumer, bisweilen im Bunde mit seinen Angehörigen, als den Betroffenen annimmt, die Tageszeit des Traumes maßgebend sein läßt und nur von guten oder bösen Gesichten redet. Anders die Wahrsagerkunst im weiteren Sinne. Solange sie privater Natur war, wird sie lediglich des Einzelnen als Heimgesuchten gedacht haben. Zum Teil der Staatsreligion erhoben, erteilt sie ihre Warnungen ganzen Gemeinschaften. Natürlich kommt der Charakter des Omens als entscheidend bei dieser Zweiteilung in Frage, Handelt es sich um körperliche Erscheinungen (die weit ausgebildete Kunde von den Zuckungen der Gliedmaßen usw. und deren Bedeutung) 1, um abnorme Phänomene am eigenen Hause<sup>2</sup>, so ging dies die menschliche Gemeinschaft

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. unser: "Das rechte Auge juckt", "das linke Ohr saust" usw. im modernen Aberglauben. Auf indischem Boden z. B. AP 71. 18. 1f.; Hultzsch. Prol. zu Vas. Śāk. 56; die angavidyā ist in Traktaten behandelt. S. auch Diels, Beiträge zur Zuckungsliteratur I. II (Abh. d. Berl. Ak. 1907, 1908); über indische Zuckungsliteratur ebd. II 113 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Echt volkstümlich ist in dieser Hinsicht wohl AP 67. 2. 1; 72. 3. 11:

natürlich nichts an. Beobachtet man aber wunderbare Dinge in der Natur (am Himmel, im Pflanzenreich)<sup>1</sup>, so gilt der Staat oder der König als dessen Stellvertreter für den Heimgesuchten. Monströse Geburten werden — hier zeigt sich das der alten Zeit eigne, uns kaum verständliche Stammesbewußtsein — der letzteren Gruppe zugeteilt. Sie bewirken Ruin des Landes und des Hauses<sup>2</sup>. Es ist von Wichtigkeit, daß die uns erhaltenen ältesten Texte oder Textfragmente wie etwa die Vrddhagargasamhitā als Resultate ungünstiger Vorzeichen häufig Schädigungen des Lebens oder Besitzstandes eines Einzelnen nennen, während die spätere Literatur vorwiegend König und Volk betroffen sein läßt<sup>3</sup>. Nach einem sich vielfach wieder-

śayanadeśe darbhastambo-'tpattau: ominös ist es, wenn "ausgeschwitzte" (gesottene) Bohnen wieder ausschlagen: Garga in Adbh. 456: utsyinnāś ca muhur māṣāḥ prarohanti yadi kvacit | . . ., oder wenn beim Reis das gleiche der Fall ist: prarohanti grhe yesām utsyinnā vrīhi-jātayah; Nārada ibid.:

utsvinne dagdhadhānye ca yadi tatrānkuro bhavet | dhānyam vo'tpatate tatra tandulās co'tpatanti ca || kalāyas ca masūras ca mudgo māṣas tathaiva ca | sasyānām haraṇāt tatra utsādas ca bhaviṣyati || kāṣṭhe dhānyam yadā bhūmau dṛṣyate madhyato yadā | mriyate ca prabhus tatra . . .

Wenn man plötzlich mitten im Hause eine Art Wolfsschrei ausstößt (?), so bedeutet dies eine Fehlgeburt: Mayūracitra in Adbh. 463: akasmād gṛhamadhye tu kokā "rāvaṃ vimuūcati | . . . garbhasyo 'tsādanaṃ tu tat || Wenn ominöse Vögel sich auf dem Dache eines Hauses niederlassen, so bedeutet dies nach weit verbreitetem, auch in Indien vielfach bezeugtem Aberglauben den Tod eines Familienangehörigen. Setzt sich z. B. Eule, Geier, Taube oder Adler auf ein Dach, so stirbt nach Mayūracitra in Adbh. 465 der Hausherr, die Gattin oder der Sohn, und es geht der Besitz verloren. Nach Nārada ibid. ereignet sich dann folgendes:

tasya geham vipadyate | patnī vā mriyate tasya putrā vā mātaras tathā || dhanam tasya praṇaśyet tū ṣaḍbhir māsair na samśayah |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Alle Baumwunder beispielsweise richten sich nur gegen den König: Matsyapur. 232. 11<sup>cd</sup>; alle Windwunder treffen das ganze Land: AP 70c. 32. 33; Blitzschläge, Stürme usw. bedeuten Verödung des Landes: Adbh. 727.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. z. B. Matsyapur. 235. 3 ° d.

<sup>3</sup> Ibid. Bl. 70b:

eteşām ca phalam vakṣye suyuktam śāstra-coditam | ātmano nidhanam yāti kṣipram eva na samśayaḥ || viyogam putra-patny-ādi-kṣetra-dravyā-"di-nāśanam | tad-grāme caiva tad-deśe anāvrstir bhavisyati ||

findenden Schema trifft das Unheil 8 Gruppen von Menschen (AP 71. 19. 7): den König, Hauspriester, Feldherrn, Sohn, Gattin, Stadt, Schatzkammer oder das Zugtier; AP 72. 2. 8 nennt neben der Gattin die Großkönigin, statt des Sohnes den Prinzen, an Stelle der Stadt und der Schatzkammer den Minister, als Zugtier wird der Elephant (Staatselephant) genannt, das Ganze also noch mehr in die Sphäre der königlichen Hofhaltung gerückt; cf. AP 64. 10. 6; Matsyapur. 229. 12 f. Gering sind die Adbh. 9 gegebenen Abweichungen des Paräsara: nrpa-nrpatisuta-rājñī-koṣa-loka-pura-purohita-vāhaneṣv eteṣāṃ phalam atinirvartate oder Gargas:

pure janapade koṣe vāhane ca purohite | putre svāmini bhṛṭye ca pacyate daiyam astadhā ||

Ausführlichere Darstellungen geben AP 70 c. 31. 3—7; 71. 16. 1—18. 5; Matsyapur. 230. 6—8; die Hofchargen, Priestergruppen, das Volk und die Tiere werden bestimmten Gottheiten zugeteilt, deren Heimsuchungen sie unterstehen. Nach dem überall wiederkehrenden Schematismus von AP 71. 16. 2 (cf. AP 50. 5. 4—6; 53. 4. 3—5; 54. 1. 3; 58. 8—9; 58 b. 4. 15; 64. 8. 3 f.; 70. 10. 1—2; 70 b. 7. 15—17; 71. 11. 3—5) beziehen sich die Farben der Natur (z. B. beim Regenbogen) auf die einzelnen Kasten und bringen diesen Gutes oder Böses. Frauen stehen unter der Macht weiblicher Gottheiten (vgl. auch AP 70 c. 32. 35) und zwar entspricht, wie es scheint, der Rang der Göttin der Hofcharge ihrer Verehrerin. Ausanas. in Adbh. 429 (Text besser als AP 71. 17. 7f.):

indrāṇī varuṇānī ca bhadrakālī mahīdharā | vīramātā ca yat kuryāt tad rājamahiṣī-bhayam || evaṃ tāsāṃ yathānyāyaṃ yāś cā'nyā devatā-striyaḥ | kuryur nimittaṃ tat strīṇāṃ pradhānānāṃ tu nirdiśet ||

Nach einer anderen Einteilung trifft das Omen denjenigen, der es vollzieht, hört, sich vorstellt, sieht . . . oder zeigt (Saun. Kār. Bl. 70a):

yena kena prakāreņa phalahānir athāpi vā | rāja-pīdā bhaved āśu corapīdā bhaviṣyati || tat-sthāna-calanaṃ vāpi ba[n]dhanaṃ śokam āpnuyāt | eteṣāṃ śamanārthāya homaṃ kuryād dvijātibhiḥ ||

kartuh śrotuś ca mantuś ca drastur ādisu (?) eva (?) ca | upadestuś ca sarvesām utpātānām phalam samam 1 ||

Über die Zeit, in der das Wahrzeichen sich erfüllt, sind wir durch den päkasamayādbhutāvartta des Adbh. (744—51) gut unterrichtet. Sie übersteigt, soweit mir bekannt, niemals ein Jahr<sup>2</sup>. Bei den Erscheinungen des Himmels, als den wirksamsten Wundern, ist sie meist am geringsten, doch lehrt Parāśara im Gegensatze dazu:

tatro'tpāta-phalam divyam pūrņe varșe vipacyate | āntarikṣam tathā bhaumam māsaih ṣaḍbhis tu bhartṛṣu ||

Die Zeit, in der beispielsweise ein Omen sich erfüllt, das von einem seltsamen Stern (ketu) ausgeht, beträgt nach Brh. 11. 7 so viele Jahre, als er Monate, oder so viele Monate, als er Tage zu sehen ist; doch ist der ketu in den ersten 45 Tagen (= 3 pakṣa) unwirksam. Dies gilt nach Utpala zu Brh. aaO. für alle Omina, deshalb auch nach Brh. 11. 36 für den calaketu und ibid. V. 39 für den "śveta" = Stern. Dem entsprechend Parāśara in Brh. 11. 32 in bezug auf den Ketu Raudra: yāvan māsān drśyate tāvad varṣāṇi . . .; dagegen der Text von Brh. aaO.: yāvato divasāṃs tiṣṭhet tāvad varṣāṇi tad-bhayam |

In gewissen kritischen Zeiten (s. Vaṭakaṇikā in Adbh. 738; Bṛh. 27. 2), namentlich z. B. bei der Morgen- und Abenddämmerung 3 (s. a. pṛcchākāla), verstärkt sich die Be-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die nächstfolgenden Verse lauten:

gṛho-'dyāne sthito-'tpātam tad-gṛhasyai''va bādhakam | homakuṇḍe sthito-'tpāte tat-kartuś caiva bādhakam || tretā-'gni-kuṇḍajo-'tpāte sad-rājūaś caiva bādhakam | sabhāsthale sthito-'tpātam paścā[d]dvāre ca saṃsthitam || grāmadvāre sthito-'tpātam devālaya-tale sthitam || go-nivāsa-sthito-'tpātam tad-grāmasyai''va bādhakam ||

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Doch sagt Parāśara in Adbh. 416:

anukteşv api ca'nyeşu (erg.: adbhuteşu) param samvatsarat phalam |

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Die Dämmerungen gelten als überaus heilig und beobachtungswürdig;
<sup>5</sup> Brh. 46. 26 f.; cf. AP 65. 2. 1; Brh. 21. 16; cf. AP 65. 2. 2—3; Brh.
<sup>6</sup> 14 ff.; 30. 1 ff.; AP 70 c. 32. 8, 29; mayūracitra zu Adbh. 407. Die Verehrung der Dämmerung, wie AP 41 sie gibt, ist nach Bhandarkar,
Indian Antiquary 3. 132 noch heutigen Tages allen Brahmanen, mögen sie

deutung der Omina. Ihre verhängnisvolle Frucht ist nach Agnipur. 241. 14: Feuer, Wasser, Krankheit, Hungersnot, Sterben (Seuche). Bisweilen verwandeln sich bedrohliche Wahrzeichen in günstige. AP 64. 9. 1ff.; Adbh. 743 (der angeblich aus den Barh., Matsyapur., Visnudharmottara, Varahasamhitā schöpft). Es ist dies der Fall, wenn z. B. in den Frühlingsmonaten Gewitter sich zeigt, die Bäume ihren Saft entströmen lassen. Tiere aller Arten mächtige Schreie ausstoßen, wenn in der Regenzeit die Flüsse austreten, im Winter Kälte und Nebel herrscht und Meteorfälle vorkommen. Parāśara, der nach eigner Angabe aus den Bārhaspatyāni schöpft, zählt diese Omina (in Adbh. 742) ausführlich auf, indem er beginnt: rtu-svabhāva-jātānām aviruddha-mātram uktam | und den ersten Abschnitt schließt mit: iti svabhavalinganām bhūtanām svād avaikrtam | tad evā 'nyonva-drśyesu vathoktam bhayalaksanam | bārhaspatyādişu rtu-svabhāvajatānām šubhā-"vahatvam uktam || Das Wahrzeichen verliert also seinen gefährlichen Einfluß, wenn es der Jahreszeit entsprechend auftritt 1, und kommt dadurch, daß es dem Zeitlaufe sich widersetzt, erst zustande: "Wenn am Abende der Hahn kräht und im Winter der kokila-Vogel 2 singt, dann geht die betreffende Gegend schnell zugrunde." Vrddhagargasamhitā in Adbh. 586. Verhängnisvoll ist auch z. B.

Cf. AP 64. 10. 1; Brh. 21. 19 ff.; Matsyapur. 229. 14—25; Brh.
 21. 27 sagt: Eben dieselben Vorzeichen, die, weil sie der Jahreszeit entsprechen, Vorteil bringen, schlagen, wenn sie in den gegenteiligen (Jahr.) er-

scheinen, ins Gegenteil um.

weltliche oder geistliche Beschäftigungen treiben, als das gemeinschaftliche Gebet vorgeschrieben. Cf. I. R. A. S. Bombay branch vol. 15 S. 267 Anm. 184: "The sandhyā may be said to be the most sacred ceremony of the ritual of the Brahmins. It consists briefly in bathing ceremonies, incantations, oblations to gods, ancestors, ancient sages, demons, men, crows and the two dogs Shyama and Shabala, in worship of the penates, and prayers".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Der lieblich singende indische Kuckuck wird besonders beachtet. Wenn er zur unrichtigen Zeit brünstig wird (AP 64. 4. 6; cf. 71. 3. 2), so ist dies o minös, desgl. wenn er im Winter singt: Yogayātrā 3. 9 bei Weber, Ind. Stud. 10. 173; Matsyapur. 237. 5 b; oder wenn er sich an eine Wand usw. anschmiegt: Mayuracitra in Adbh. 588; indifferent (nisphala) ist er im Frühling (Varahamihira in Adbh. 570), und zwar (nach Vas.'s Śākuna und Parāšara in Adbh. 571), weil er dann seine Brunstzeit hat (sich paaren

die Vertauschung von Wärme und Kälte, sowohl überhaupt bei Dingen: AP 70 b. 17. 5, 23. 4; 71. 2. 5; cf. die Zitate in Adbh. 713; Matsyapur. 233. 2, als namentlich bei Jahreszeiten: Yogayātrā 3. 13 u. oft; interessanterweise werden diese Temperaturschwankungen beim Erscheinen eines bestimmten eigenartigen Himmelskörpers (des dhruvaketu) beobachtet: Parāsara zu Bṛh. 11. 42. Ominös sind deshalb auch unzeitige Gewitter, Regenfälle (AP 64. 7. 2; 71. 3. 1; 70 b. 17. 3, 18. 1 = Adbh. 376; cf. AP 70 b. 17. 4; Mayūracitra in Adbh. 707: jalavṛṣṭir akālajā), Blumen (s. unten 2. 59), selbst Kühe, die zur unrechten Zeit gebären 1.

18. iṣṭaṃ dṛṣṭvā svapnaṃ | yadi ¹) supyate ¹) nā ¹) "pyate ¹)

phalaṃ tasya ||

neyā ²) niśā tu ³) sudhiyā | dinarāja ⁴)-stavana-saṃ
stavenai ⁵) "va ||

1) B na tu supyān nāpyate C na svapnenā "pyate 2) C jñeyā 3) BC pi 4) B jinarāja-° 5) B saṃstavataḥ C °stavanāt

will. Zu gewissen Zeiten kann man nämlich von Vögeln keine Omina entnehmen: Varähamihira in Adbh. 570:

dvandva-rogā-'rdita-trasta-kalahā-''miṣa-kāṅkṣiṇaḥ | āpagā-'ntaritā mattā na grāhyāḥ śakuṇāḥ kvacit ||

Cf. Agnipur. 231. 31: Zur Paarung gewillte, hungrige, junge, streitlustige, durch eine Grenze getrennte Vögel sind resultatlos indifferent). Daß statt sīmānnam abhy der Textausgabe vielmehr sīmānta-nady zu lesen ist, lehrt Vaṭakaṇikāyām Varāhaḥ in Adbh. 570: "sīmānta-nady-antaritās ca sarve na cintanīyāh sad-asad-phalesu" und Mayūracitra (ibid.):

vandino rogiņo Sthā 'rttā bhītā yuddhā-''miṣai-''ṣiṇaḥ | sīmā-nadī-vyapetāś ca savairāś caiva nisphalāḥ |

Wenn der kokila aber beim Opfer seine Stimme hören läßt oder zur Rechten erscheint, bedeutet er Glück: AP 70c. 24. 4.

Mayuracitra in Adbh. 708: gāvaḥ prasuvate bhādre hastinyāḥ kaṭako Spi vā | .... Kathaśruti in Adbh. 725:

... gavo bhadrapade prasuyante ...; Noch heutigen Tages werden Tiere, die zur unrechten Zeit gebären, an Brahmanen weggeschenkt; bei den Hügelstämmen des Panjab gilt es als Unglück, wenn Kühe (oder andere Haustiere) zwischen dem 26. Baisakh und dem 8. Jéth einem Jungen das Leben geben: Indian Antiquary 36. 306: cf. auch AP 71. 7. 4. Wenn, nachdem man einen angenehmen Traum gesehen hat, weitergeschlafen wird, wird dessen Resultat nicht erlangt. Vielmehr ist die weitere Nacht von einem Verständigen mit dem Lobe und Preise des Sonnengottes zuzubringen.

Cf. 1. 20; 1. 18—20 gibt Vorschriften über das Verhalten des Menschen bei guten; 1. 20—23 bei bösen Träumen. Cf. a 6 ähnlich m 5:

svapnam la(b)dhvā sva(ped yas) tu tat-svapnam niḥphalam bhavet ||

a 60: śuble drste tadā svapne na śayeta katham cana | yadi svapiti naro dhīmān phalam proktam vinasyati ||

b 10: dṛṣṭvā svapnam ca nidrālur yadi nidrām prayāti ca | vimūḍho vakti ced rātrau na labhet svapnajam phalam ||

f 61: susvapnam dṛśyate yena tena nidrām na kārayet | tāni nidrālabhetaś ca (!) na śubham ca katham cana || Cf. h 18 f.; AP 68. 1. 54.

Auch nach den Vorschriften der Brhadyātrā des Varāhamihira soll man, wenn man einen Glück verheißenden Traum gesehen hat, nicht weiter schlafen. Denn der zuletzt gesehene Traum geht in Erfüllung. Den bösen Traum soll man (cf. 1.23) den Brahmanen erzählen, und diese mögen den Fürsten mit Segenswünschen verehren.

18 a. prātaķ snātaķ puruguru-pūjām kṛtvā dvijāms ca saṃsarpya ||
phala-kusuma - pūrṇa - pāṇi(r) | nivedayed devavipre-bhyaķ ||

Fehlt bei ABD. Text unsicher, eine andere Verarbeitung des folgenden Versinhalts. C zählt ihn als Vers 19.

Früh möge er sich baden, dem Lehrer seine Verehrung bezeugen, sich zu den Brahmanen begeben, und die Hand voll von Früchten und Blumen, den Göttern und Brahmanen (den Traum) verkünden.

19. deva-guru - pūjana - paraļı | pañca - namaskāra 1) - saṃ-skṛtaļı 2) prātaļı ||
na 3) ca 3) phala-vihīna-hastaļı 4) | kathayed atha bud-dhivrddhānām 5) ||

1) C °kāraḥ 2) AD saṃstutaḥ C saṃskṛtaṃ 3) BC nava 4) B phalavihastahastaḥ C phalavihastahasta 5) C jūānavṛddhānām;— Bei C ist dieser Vers als V. 20 gezählt.

Früh des Morgens soll er bedacht auf die Verehrung der Götter und des Lehrers, nach fünfmaliger Verneigung, aber nicht ohne zuvor mit einer Frucht seine Hand versehen zu haben, (seinen Traum) den in der Weisheit Gereiften erzählen.

Unter "den in der Weisheit Gereiften" sind die Orakelkundigen Brahmanen zu verstehen. Sie werden genannt: tattvārthavid; tridaivajnah; daivakarmavid; daivacintaka; nakṣatrayogakālajnah; brahmakarmasamanvita; bhṛgvaṅgirovid; maṅgalapāṭhaka; maṅgalavādin; vedavid; śāstrajnah; śāstravid usw.

b11—13 schränkt den Kreis derjenigen, die den erlebten Traum hören sollen, in interessanter Weise auf die Mitglieder des Kāsyapa-Geschlechts ein:

- 11: uktvā kāsyapagotre ca vipaktim labhate dhruvam | durgate durgatim yāti nīce vyādhim prayāti ca ||
- 12: śatrau bhayam ca labhate mūrkhe ca kalaho bhavet | kāminyām dhanahāniḥ syād rātrau caurabhayam bhavet ||
- 13: nidrāyām labhate sokam paņdite vanchitam phalam | na prakāsyas ca susvapnah paņditaih kāsyape vraja || (1: °pavarjam?)

Als den durch die Gottheit selbst legalisierten und sanktionierten Omina-Interpreten nennen die Atharvantexte den Atharvanpriester<sup>1</sup>. (Daß er allein imstande sei, ein böses Wahrzeichen unwirksam zu machen, lehrt schon Kauś. 94. 2—4. Diese Stelle wird allerdings von Bloomfield für interpoliert

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Er muß aus dem Atharvangeschlecht herrühren. Ein bloßer Kenner dieser Texte genügt nicht (AP 2. 4. 2). Mitglieder anderer Schulen, zur Würde des Purohita erhoben, ruinieren König und Volk: AP 2. 4. 4—5. 2; 3. 1. 9 ff.; 3. 3. 3—5; schon der ältere Veda bestätigt diese Auffassung. Den Atharvans lag die Pflege der Heilkunst ob; der Brahmanpriester, der sich beim Opfer vorwiegend passiv und beobachtend verhält, muß bei etwaigen Ritualfehlern als geschickter Arzt helfend eingreifen, das Opfer "einrenken". Also muß er ein Atharvan sein; cf. Kāty. Śr. 25. 1. 6. Dies gilt noch für spätere Zeit: AP 2. 2. 4 f.

gehalten. AP 69 zählt die Omina auf, die der Atharvan zu entsühnen hat.) Ausgerüstet mit der Kenntnis des Atharvaveda, durch den er alle Dinge erlangen kann (AP 2, 2, 1, 5, 3-5; 69, 1, 4), soll der sorgfältig ausgewählte Atharvanpriester, der auch körperlich (AP 2. 3. 5, 6. 2; 3. 1. 13, 2. 3-3. 1; 69. 8. 5) und moralisch (AP 70. 1. 5) hohen Ansprüchen genügen und nach AP 2. 3. 5 am besten aus der Schule der Paippalādās (AP 2. 3. 5) oder Saunakin's (AP 2. 4. 1: cf. 2. 6. 1), jedenfalls aber aus einer Atharvanschule (AP 2, 4, 2) herrühren muß 1 (für den Ersatz eines solchen Priesters durch den Vertreter einer anderen Schule bestehen besondere, erschwerende Bedingungen: AP 67, 8, 1 ff.; 69, 3, 1), alles, was im Himmel, Luftraum oder auf Erden vorgeht, sowie den Schrei von Tieren und Vögeln beobachten (AP 72, 5, 5) und eventuell entsühnen (AP 2. 2. 3; 3. 3. 7). In seiner Machtstellung als Hauspriester (Purohita) und Berater des Königs hat er u. a. auf die Wahrzeichen der bösen Träume zu achten 2 (erwähnt z. B. AP 67. 3. 2). Er begleitet als

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> So schon Kauś. 94. 2f.: "Der König soll einen Wissenden zum Brahmanen wählen. Der aber ist wissend, der den Atharvan kennt; denn die Atharvanpriester sind es, die alles entsühnen und beschützen." Cf. dazu A. Weber's höchst wichtige Anmerkung in seinen Omina und Portenta.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Der Astrolog gehört (s. Channabasava-Purāna Cap. 29 in IRAS Bombay branch vol. 8 Nr. 24 S. 158) in der Hofrangliste an eine der ersten Stellen. Da aber die Traumdeutekunst zur Astrologie gehört, muß ihr mithin ein kompetenter Interpret gesichert gewesen sein. Daß ein Atharvanpriester dazu ausersehen war, lehrt das direkte Zeugnis von AP 68, 5, 18; die vorausgegangenen Verse 15-17 sind deshalb besonders interessant, weil sie den ganzen Umfang der Ominakunde, soweit ihre Sühnung dem Atharvan obliegt, wiedergeben, und weil sie zweifellos die Stoffeinteilung der Atharvaparisista oder eines Textes bringen, der mit dem Kap. 68 über Traumkunde abschloß. Wie nahe Astrologie und Traumkunde sich berühren, lehrt nicht nur die dort (1.4ff.) gegebene Ableitung der Temperamente von den Gestirnen, sondern namentlich auch die Tatsache, daß jenes Kapitel als upangam sukracārasya, also als Appendix zu einer (in der erhaltenen AP-Rezension fehlenden) Abhandlung über den Gang des Venusgestirns bezeichnet wird. -- Purohita und Hofastrolog ergänzen sich und sind uneutbehrlich wie Vater und Mutter (AP 2. 1. 4f.). Die absolute Unentbehrlichkeit des ersteren lehrt AP 2. 3. 5-4; der letztere beseitigt böse Einflüsse von Träumen, indem er das Datum, das Gestirn, und den Wochentag derselben feststellt: Yogayatra 2. 24 bei A. Weber, Ind. Stud. 10. 185. Die

Augur (nimittajñah) den König in den Krieg (AP 68. 4. 6). Doch ist er auch als solcher, z. B. bei den an den Götterbildern sich zeigenden Wundern, der kompetente Ausleger (Matsyapur, 230, 9). In späterer, vielleicht schon in früherer Zeit wird er nur für ein Jahr gewählt (Agnipur, 218, 3), muß aber gleich dem König, der also auch in Indien für das gesamte Schicksal des Landes verantwortlich gemacht wurde, abdanken, wenn Überschwemmungen, Hungersnot oder Seuche eintritt (mayūracitra in Adbh. 414). Manchmal, z. B. wenn das Indrabanner umstürzt, wird gar dem König zugemutet, seinem Lehrer, also doch jedenfalls dem Purohita, die Regierung anzuvertrauen (Visnudharmottara. in Adbh. 439 f.). Rangliste Sat. Brāhm. 5. 3. 1 nennt den Purohita hinter dem Feldmarschall an zweiter Stelle; cf. Eggeling, Sacred Books of the East vol. 41 p. 58 note 2 und die dort gegebenen Parallelen. Mit dem oben berührten Verhältnis zwischen König und Hauspriester beschäftigt sich sehr eingehend das Aitar. Brahm.: der Purohita ist "das halbe Selbst" (die "rechte Hand") des Königs: 7. 26; ein Purohita kann einem König verschaffen: königliche Stellung, Macht, Herrschaft, Untertanen und Sieg über die Feinde, Friede im eigenen Lande und schließlich das Himmelreich; doch auch gegebenen Falles: Verlust von Thron, Reich, Herrschermacht und Untertanen (darum soll man ihn zufrieden stellen): 8. 24 f. Er ist deshalb der "staatserhaltende Brahmane" (brāhmano rāstragopah): 8. 25. Bei seiner Wahl durch den König wird die gleiche Formel gesprochen, die bei Eheschließungen Anwendung findet: 8. 27. Seine Machtstellung ist eine außerordentliche und wird bisweilen dadurch erhöht, daß er zugleich zwei Völkern resp. Königen dient: Sat. Brahm. 2. 4. 4. 5. "Es ist ganz in der Ordnung, daß ein Brahmane ohne einen König sei: will er aber einen König hinzuziehen, so dient dies zur Vervollkommnung. Es ist aber

Atharvaparisista, oder doch ein großer Teil von ihnen, scheinen direkt als astrologisches Lehrbuch zu gelten. In der Handschrift der Amrtäditrimsanmahäsäntipaddhati Bombay Nr. 132 fol. 20 a. und öfter) heißt es nach einem Zitat aus den Ath. Par.: tat sarvam atharvahrdayādişu parisistesu iti jyotilsästre . . . . In der alten Zeit waren die Ämter eines Astrologen und Hauspriesters zweifellos in der Hand des Purohita vereinigt.

nicht in der Ordnung, wenn ein Krieger ohne einen Brahmanen ist. Was er auch immer tut, ohne von einem Brahmanen als Freund angetrieben zu sein, das gelingt ihm nicht. Deshalb muß von einem Krieger, der irgend etwas tun will, eben ein Brahmane aufgesucht werden. Dann gelingt ihm diese Tat, weil sie durch einen Brahmanen angestiftet ist": Śat. Brāhm. 4. 1. 4. 6. Die Götter verzehren nicht die Opferspeise eines Königs, der keinen Hauspriester hat. Deshalb soll der König, wenn er opfern will, einen Brahmanen zum Purohita machen: Ait. Brāhm. 8. 24. Das Zeremoniell, mit dem der Hauptpriester im Palaste des Königs empfangen werden will, wird Ait. Brāhm. 1. c. festgesetzt.

19 a. hari-hara-viramci-sūryān | dhyātvā gaṅgādi-puṇyatīrthāni || satataṃ yaḥ svapiti naro | na kadā vyāpnoti duḥsvapnam ||

Fehlt bei ABD; bei C als V. 21 gezählt. Text falsch.

Wenn ein Mann immer erst einschläft, nachdem er Viṣṇu, Śiva und Brahma, die Sonne (?) und heilige Badestellen wie die Gangā usw. sich vorgestellt hat, erlangt er niemals einen bösen Traum.

Ein junger Einschub, der bereits die trimūrti kennt und lediglich die läuternde Vorstellung der entsühnenden Mächte (also kein Opfer) mehr verlangt; cf. 1. 24.

20. pūrvam aniṣṭaṃ dṛṣṭvā | svapne 1) yaḥ prekṣate śubhaṃ paścāt ||
sa tu satphalo 2) Ssya 2) bhavati 2) | draṣṭavyaṃ tadvad
eva 3) ne'ste 3) Spi 3) ||

V. 20 fehlt bei C.

1) B svapnam 2) B saphalas tasya bhaved 3) B işţe pi

Wer zuvor einen unangenehmen Traum gesehen hat und alsdann einen Glückverheißenden erschaut, dürfte bei diesem (letzteren) einen guten Erfolg haben; das Analoge gilt von dem bösen Traum.

Cf. 1. 18.

v25: akalyāṇam api svapnam dṛṣṭvā tatrai "va yaḥ punaḥ | paśyet saumyaṃ śubhaṃ tasya śubham eva phalaṃ bhavet || so auch h18 f., der hinzusetzt: deshalb wird bei einem angenehmen Traume weiterer Schlaf nicht empfohlen; cf. oben 1.18. i80: duhsvapno drśyate yena tesām nidrā(m) ca kārayet |

tamo (!) naśyamti te svapnam śubham eva bhavişyati || i84: svapne labdhyā ca pumso hi dvitīvo dršvate vadi |

prathamam nihphalam tasya dvitīyam phalam ādiset ||

s 19 f.: ekasyām yadi vā rātrau subham vā yadi vā 'subham ||
pascād dṛṣṭas tu yas tatra tasya pākam vinirdiset |
tasmāc chobanake svapne pascāt svapno na rocate
(rocate statt pasyati des Textes; oder: svapnam na
pasyati) ||

Cf. AP 68. 2. 57.

21. svapnam anistam drstvā | supyāt punar api nišāvasāne Spi ||

na katham katham api kathayet | keṣām cid api phalati sa na tasmāt ||

Bei C als V. 22 gezählt.

Als Pāda b lesen AD: supyāt punar api niśām avāpyātha; B: supyān niśām avāpyeti, in P. c liest C naktam statt na katham, als P. d liest C: teṣām cirāt phalati sa tasmāt | B: keṣām cit phalati nam sa tasmāt | AD lesen wie oben, jedoch kasmāt.

Wer einen ungünstigen Traum gesehen hat, soll weite schlafen, und sei es selbst am Schlusse der Nacht; unter keinen Umständen soll er ihn irgend jemandem erzählen. Dann hat er auch nicht unter dem Resultat dieses Traumes zu leiden.

Cf. 1. 23.

Dieser Vers ist zweifellos im engsten Anschluß an k 20 entstanden, der bei einem bösen Traume in der ersten Nachtwache empfiehlt, weiter zu schlafen, nachdem man sich einen Glück verheißenden Traum vorgestellt hat, oder zu einem anderen Gotte zu beten; ferner: den Trauminhalt zu verschweigen und drei Nächte lang in einem Tempel zu wohnen; desgl. die Brahmanen zu verehren. Nach p 13 f. soll man böse Träume durchaus verschweigen, baden, Gold und Sesam (an die Brahmanen) verschenken, Lobpreisungen der Götter rezitieren, und die Nacht in einem Heiligtume zubringen. Wer

drei Tage lang so verfährt, wird von dem (Resultat des) bösen Traumes erlöst. r empfiehlt, angeblich nach Matsyapur. und Visnudharmottara:

eṣāṃ (duḥsvapnānām) akathanaṃ śastaṃ bhūyaḥ prasvapanaṃ tathā |

kalpe snānam tilair homo brāhmaṇānām ca pūjanam | stutis ca vāsudevasya tathā tasya ca pūjanam | nāgendra-mokṣa-stavanaṇ jñeyaṃ duḥsvapna-nāsanam |

s liest statt akathanam fälschlich: samkathanam.

h 14 ff. sagt am Ende seiner Schilderung der bösen Träume: Gutes bringt deren Verschweigen, Weiterschlafen, Baden (Adbh. S. liest kalka-snānam, also: Waschen mit Seife) und Brahmanenverehrung, ferner: Sesamopfer, Verehrung des Hari, Brahma, Siva, der Sonne und der Götterscharen, ferner das Lesen von Hymnen und Aufsagen von Gebeten wie dem puṃsūkta usw.

22. utthāya tataḥ prātar | dhyāyati yo vastuto Spi dinamitraṇ ||
pañca-namaskṛti-mantraṃ | vitathatvaṃ kathayati sa
tasya ||

B liest vā suto statt vastuto; și janamitram statt pi dina<sup>o</sup>; prathayati statt kathayati. C liest als V. 23: utthāya tataḥ prājūaḥ | prātar dhyāyed dineśvaram śaktyā || satatam dharma-ratānām | duḥsvapno bhavati susvapnaḥ ||. AD o-namaskṛta-o. Die Lesung von C ist eine Kompilation von 22 ab und 23 cd.

Wer, nachdem er alsdann frühe aufgestanden, mit Energie an den Sonnengott denkt unter 5 Verchrungssprüchen, erzählt dessen (d. h. des Traumes) Unwirksamkeit.

Schon der Veda bestimmt, daß man sich bei bösen Omina an Sūrya wenden soll: Kāty. Śr. 25. 11. 24.

23. pūjādīny 1) api racayed | deva-gurūṇāṃ tapaś ca nija-śaktyā ||

satatam dharma-ratānām | duḥsvapno bhavati susvapnāh ||

Dieser V. fehlt bei C. 1 AD pūjadın. Verehrung usw. möge er den Göttern und Lehrern bezeigen, und nach Kräften Bußübungen vollziehen; immer wird sodann für die Frommen der böse Traum zu einem guten.

Mittel gegen böse Träume: 1. 19 a, 21, 22.

o 71 (corrupt): duḥsvapnam susvapnam ca pratyakṣam yadi dṛṣyeta!

dṛṣṭvā tathā ca vṛttāntam śāntim kuryāt tu nā 'nyathā ||

Jeder böse Traum verlangt Sühnung: AP 69. 5. 5.

Sühneübungen werden nach e41 ff. dadurch vollzogen. daß der Träumer rotes Sandelholz, mit Schmelzbutter besprengt. opfert und tausendmal die Gavatri-Formel spricht. Wer aber tausendmal mit Liebe den Madhusūdana (= Visnu) im Gebet verehrt, der wird entsühnt und für den wird ein böser Traum zu einem guten. Wer aber den Acyuta, Keśava, Visnu, Hari, Satya, Janardana, Hamsa, Narayana, diese heilige Achtheit von Namen, geläutert, nach Osten gewandt, verständigen Sinnes, zehnmal anbetet, wird frei von Sünde und für den wird der böse Traum zu einem guten. Wer Visnu, Nārāvana, Kṛṣṇa, Mādhaya, Madhusūdana, Hari, Narahari, Rāma, Govinda, Dadhivāmana, lauter, nach Osten gewendet, voller Liebe und Glaube anbetet, wird entsühnt und der böse Traum wird für ihn zu einem guten. Wer mit Liebe diese zehn Glück verleihenden Namen spricht, wird, wenn er es zehnmal getan, von einer Krankheit befreit. Geschieht es 100 000 mal, so wird er sicherlich von der Fessel befreit; 1 Million mal, so wird eine "Mahābandhyā" geboren, vorausgesetzt, daß er seine Nahrung auf Opferspeise beschränkt, lauter bleibt, und. obwohl er tatsächlich reich ist, als armer Mann lebt: 10 Millionen mal, so wird er schon im Leben erlöst. Wer, nachdem er im Wasser gebadet, die glückbedeutenden Worte spricht: "Om, heil sei dem Siva, der Durgā, dem Ganapati, Kārttikeya, Dineśvara, Dharma, der Gangā, Tulasī, Rādhā, Laksmī, Sarasvatī", findet den gewünschten Erfolg, und der böse Traum wird für ihn zu einem guten. Der 17 silbige Spruch: "om hrīm śrīm klīm durgatināsinyai mahāmāyāyai svaha" ist der Wunschbaum der Welten. Wer, nachdem er sich geläutert, ihn zehnmal gesprochen, für den wird der böse Traum zu einem guten. Eine Million mal rezitiert, erfolgt die glückliche Wirkung eines Zauberspruches. Wer aber einen Zauberspruch erlangt hat, erlangt alles, was er wünscht. Wer 100 000 mal: "om, Verehrung sei dem Sieg über den Tod" und hinterher "svähä" spricht, lebt, wenn er im Traume den Tod erschaut, 100 Jahre lang. Nach Nordosten gewendet. möge er den Traum einem Verständigen erzählen. Einem Kāśvapa, einem Armseligen, Niedrigen, Verleumder von Göttern und Brahmanen, Toren, Unerfahrenen möge er den Traum verheimlichen, dagegen ihn einem Asvatthabaume, Astrologen, einem Brahmanen, bei der Verehrung der Manen und Götter, ferner seinem Lehrer, einem Visnuiten oder dem Mitra am Tage erzählen.

Nach f62 (inhaltlich gleich i81) soll der Träumer rotes Sandelholz, mit Schmelzbutter besprengt, unter 8000 fachem Hersagen der Gavatri-Formel opfern.

o 74 f. (verderbt):

duhsvapno drśyate yena tesam nidra cacara yat | gāvatryā 'stasahasrāni tena nidro 'patisthati || tatha masasubham tasya subham eva bhavisyati | raktacandana-kāsthāni ghṛtāktāni ca homayet ||

v24: nidrayā cā 'nupahatah pratīpair vacanais tathā | yāti pāpo Slpaphalatām dāna-homa-japā-"dibhih ||

Ein böser Traum, der nicht durch einen (anderen) Traum verdrängt oder durch entgegengesetzt wirkende Worte unschädlich gemacht ist, erlangt durch Gaben, Opfer und Gebete

ein (nur) geringes Resultat.

Agnipur. 262. 12 wird als Sühnemittel der Spruch: "yamasya lokat" A. V. 19. 56. 1 vorgeschrieben. Das Sprechen im Schlaf gilt als Unterbrechung eines Mantra: Agnipur. 241. 6 (cf. suptapralapita Pānini 6. 2. 149 Schol. und Kām. Nitis. 11. 65 nach Petersb. Wb.) und erfordert deshalb ebenfalls Sühne; wenn ein König im Schlafe spricht, so ist dies ominös AP 68. 4. 2; Agnipur. 259. 25 f.: jatavedasa ity . . . vyustäyäm ca tatha ratryam etad duhsvapna-nasanam | und ibid. V. 39: yo me rājann itī 'mām tū duḥsvapna-samanīm rcam |; ferner: ibid. 84, 6: duhsvapna-dosa-mosaya śastrena

'stādhikam satam | hutvā hūm samputenaiva vidadhyān mantradīpanam |; 259. 93: apehī'ti japet sūktam sucir duḥsvapna-nāsanam ||; 261. 5: adyā no deva savitar jñeyam duḥsvapnanāsanam ||.

k zählt die bösen Träume auf und setzt V. 18 f. hinzu (= n 77 f.):

svapnān evamvidhān dṛṣṭvā prātar utthāya yatnavān | dadyān māṣāṃs tilāṅl lohaṃ viprebhyaḥ kāñcanaṃ tathā || japec cāpi śubhān mantrān gāyatrīṃ tripadāṃ tathā ||

Mehrere, speziell zur Abwehr böser Träume geeignete Formen der Buße lehrt AP 68. 3. 9. Andere Vorschriften gibt g 1 f.: Wenn jemand einen Traum gesehen hat, so soll er am siebenten Tage, unter Fasten, nachdem er alles der Vorschrift entsprechend vollendet, die Pflichten wie Gebet, Opfer usw. vollzogen, und auf bloßer Erde sein Lager bereitet hat, sich den Gott der Götter vergegenwärtigen:

svapne dṛṣṭe tu saptamyāṃ puruṣo niyatavrataḥ || 1 samāpya vidhivat sarvaṃ japahomādikāṃ kriyāṃ | bhūmau śayyāṃ samāsthāya devadevaṃ vicintayet || 2

Nach der Smṛticandrikā bei r soll man sich Viṣṇu vergegenwärtigen:

nārāyaṇaṃ śārṅgadharaṃ śrīdharaṃ puruṣottamaṃ | vāmanaṃ — caiva duḥsvapneṣu sadā smaret ||

Entsühnung erlangt man, wie es scheint, schon durch den bloßen Traum von einigen heiligen Flüssen, sowie von rituellen Handlungen (dem Trinken aus ihnen, dem Baden in ihnen, dem Manenopfer usw.); ferner durch Rezitationen von heiligen Sprüchen, der Vorstellung heiliger Dinge usw.

c 13: yasya paśyante svapnāmte gaṅgā-yamunā-brahmajā | arundhatī tathā sītā tasya śāntir nirantaram || cf. unten o 11

f57: somanātha-prayāgāṃś ca gaṅgāyāṃ piṇḍatarpaṇam | yas tu paśyati svapnānte pitaraḥ(!) paramaṃ padaṃ ||

Fehlerhafte Parallele dazu: i68.

o 62: sāmanātham prayāgam ca gangāyām pimdam udbhavam | yadi pasyati svapnāmte pitīnām paramam padam ||

m 44 f. empfiehlt die Vorstellung von den drei heiligen Feuern, den drei Puskara, den drei Rāma, den drei Fußtapfen Viṣṇu's, dem dreiäugigen Siva, der dreifadigen Gaṅgā, dem Sastra des Bṛhaspati, das man früh des Morgens rezitieren soll, wenn man einen bösen Traum gesehen:

agnitrayam trīni ca puṣkarāṇi rāmatrayam trīni padāni viṣṇoḥ | haram trinetram tripathā(m) ca gaṅgā(m) smarāmi duḥsvapnavināśanāni ||

bṛhaspatikṛtam śāstram prātar utthāya yaḥ paṭhet duḥsvapnam naśyate tasya susvapnam ca bhaviṣyati ||

auch i 86 ff. — der Traktat i gibt sich ja als brhaspatiproktam svapnadhyayam aus — empfiehlt in sehr korrupten Versen die Lektüre dieses Śāstra:

bihaspatirite punyam pavitram pāpanāśanam | yah pathet paramam prīti duḥsvapnam tasya nasyati || etat punyam ca pāpaghnam dhanyāduḥsvapnanāśanam | pathed yah śṛṇuyāc caiva guro(r) mahātmyam uttamam || gurūktam prātar utthāya yam yam śrutvā pathanti ca | duḥsvapnam naśyate teṣām surasvapnam ca jāyate ||

- i 28: yas tu paśyati svapnāmte gangā-sāgara-samgamam | kurute snānam ca pānam ca tasya saukhyam na samśayah ||
- n 46 (durch Korruption gänzlich unverständlich geworden): hatam toye caiva gangāyāḥ same cāram ca cābhavet | na vo'ttiṣṭhanti yaḥ svapne sadyo mṛtyur bhaviṣyati ||
- o 11: yas tu paśyati svapnānte gangām yamunām sarasvatīm | arundhatīm tathā sītām (!) tasya saukhyam nirantaram ||

Saun. Kār. Bl.73 b folg., nur leicht variiert in q6 ff., geben als Entsühnungsmittel bei bösen Träumen, nachdem sie gelehrt, daß kālarātrī (die Schreckensnacht am Ende der Welt) die (anzubetende) Gottheit sei:

pūjāvidhānam pūrvoktam kuryād rātrau prayatnatah | homam kṛtvā prayatnena rātrādeva-dvijottamah (l. rātrāv eya?) |

uktenaiva vidhānena sa-ghṛtam pāyasam huvet | pratyṛcam pāyasam hutvā rātrī vyakhyad iti kramāt ||

astottarasatam hutvā sūktenā 'nena vedavit | svapnādhipati-mantreņa huved astottaram satam ||

(der Komm. zu q 9 setzt erklärend hinzu: svapnādhipatimantreņa kālarātrī-nāma-mantreņe'ty arthaḥ; Śaun. Kār. fahren fort:)

tatah sviştakrtam hutvā homaśeşam samāpayet | pūrvoktam abhişekam yat tad atrāpi vidhīyate || gurave dakṣiṇām dadyād vastra-hema-paśūni ca |

(q besser: paśūn api)

ayukta-dakṣiṇā-bhāve Spy anukta-homa-karmasu ||
(q: yady asti dakṣiṇābhāvo Spy aśakte homa-karmaṇi)
hiraṇyaṃ dakṣiṇām dadyāt tadānīm alpikām api |
vastra-ku(m)bhādikām arcā(m) tat-ta(d?) dhenuś(?) ca
dāpayet ||

(q: vastra-kumbhā-"di-sakalam tad dhotre pratipādayet)
brāhmanān bhojayet paścāt suśīlān veda-pāragān |
bhakṣāmś ca pāyasādyaiś ca dvādaśānyān (?) bahūn api |
homaśeṣam svayam prāśya brāhmanebhyo named atha (fehlt bei q)

anena vidhinā yas tu śāntim kurvīta yatnatah || tasya varṣaśatā-"yusyam bhavaty eva na samśayah ||

Adbh. S. 514f. stellt die Lehren von Autoritäten über Sühnezeremonien nach bösen Träumen zusammen. Demzufolge soll man Waschungen vornehmen, eine Myriade Sesamkörner opfern und die Brahmanen mit Geschenken, Speisen usw. zufriedenstellen. Verdoppelt man diese Geschenke, so ist auch die Wirkung des Opfers entsprechend größer (Nārada). (Die nämliche Stelle gibt der Kompilator von r wieder.) Oder man soll die Götter, Brahmanen, das Feuer verehren, sich läutern, Sprüche hersagen und Geschenke von Sesam, Speise, Kühen, Land und Gold verteilen (Parāśara). Oder sich mit Ölpaste waschen, Sesam opfern. Lob und Verehrung dem Vasudeva spenden, den nagendra-moksa hören, den bösen Traum verschweigen und weiterschlafen (angebl. Matsyapur. (s. 15 ff.) und Visnudharmottara). Varāhamihira empfiehlt außer dem Weiterschlafen und Stillschweigen die Besprengung mit Gangeswasser, Rezitation von Sprüchen, Verehrung zwischen den Hörnern der Kühe in früher Morgenstunde (svastyayanam nisevanam iti prätar gavām śrūgayoh), das Anhören des Mahābhārata und möglichst ausgiebige Brahmanenverehrung mit Sesam, Reis, Blumen und Gold. Nach Śaunaka in r (fragmentarisch und korrupt) soll man zum Zwecke der Entsühnung den Spruch adhah paśyasva und yo me rājā an jedem Morgen sprechen.

Nach AP 68. 2, 60 ff. soll man in der Frühe den asvattha-Baum verehren 1. Schalen mit Sesam spenden, die Kuh berühren, die Svastvayana-Handlung vollziehen, Brahmanen speisen und ihnen Geschenke, die etwa aus Kleidern und Gold bestehen mögen, verehren, desgleichen die Götter anbeten. und den Lehrern und Rinderställen (Versammlungen würdiger Personen?) seine Hochschätzung bezeugen. Ferner vernichtet der Anblick von Brahmanen, Stieren, Kühen, Pferden und Königen und das Anhören des Mahābhārata (lies: itihāso?) die Wirkung eines bösen Traumes. Das eigentliche Ritual zur Abwehr böser Träume gibt AP 68. 5. 17 ff.: Der Fürst soll einen Atharvan wählen, der alle Gesetzbücher kennt. Kühe und Brahmanen müssen verehrt werden. Das Melken der Kühe findet im Heiligtume statt. Inswischen soll man in einer entsühnten Kuhhürde oder in der Nähe eines Wassers oder außerhalb der Stadt in einer lauteren (opferfähigen) Gegend Blumen und Weihrauch streuen, Fackeln nach allen Richtungen aufstellen und Spenden aus Milch und Kuchen darbringen. Eine Anzahl von Priestern, die sich rituell geläutert haben und von 100 Gebete rezitierenden Begleitern assistiert werden, fungieren bei der folgenden Handlung. An ihrer Spitze steht ein durchaus das ganze Ritual beherrschender Sachkundiger. Er soll nach den nötigen Vorbereitungen (dem Weihen der Opfererde, der Erbauung der Opferlaube, der Herrichtung der Opfergrube und

¹ Cf. die unten 1. 146 erwähnte "Verehrung des Aśvattha" und J. Anthrop. Soc. Bombay vol. 7 p. 530f. (die orthodoxen Hindus unserer Tage halten den Pipal- (= aśvattha), Banyan-, Bael-, und Pākar-Baum Ficus infectoria) für die Wohnsitze der Götter): "They, therefore, consider these trees to be sacred and make to them votive offerings of flags etc., which are either hung from the tree itself or fastened to a bamboo-pole, which is stuck in the ground close to it."

Aufstellung der Gefäße und nach vorausgegangener ritueller Erzeugung des heiligen Feuers) die "große Sühnung" vollziehen, die alles Unheil vernichtet.

Ein durchaus volkstümliches Sühnemittel bei bösen Träumen ist, wie in Griechenland, so auch in Indien das Baden in der Frühe, welches die rein körperlich gedachte Befleckung abwaschen will: Kūrmapurāna 18.8; dazu wird man auch in Indien, wie anderswo, Lehm¹ gebraucht haben: AP 68. 3.3 vgl. AP 1. 43. 5, 7, 44. 1; Agnipurāna 156, 14; beim König wird Reinigung mit Lehm vor der Krönung angewendet: Agnipur. 218.12 ff. Die oben vorgeschriebene Namenserwähnung heiliger Badestellen ist natürlich ein abgekürztes Verfahren für das Baden in diesen. Es gilt als Universalmittel zur Abwehr von Unheil, Erlangung von irdischen Gütern und der Himmelswelt. Als besonders geheiligte Stätte wurde und wird der Ort des Zusammentreffens zweier Ströme (cf. AP 1. 45. 1), namentlich der Gangā und Yamunā, angesehen. — Die oben 1. 21 besonders streng eingeschärfte Schweigepflicht ist als rituelles Gebot wichtig 2.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ein ferneres, sehr wichtiges, rituelles Reinigungsmittel ist Asche. Es wird zum Schutze des Königs von dessen Hauspriester täglich bei jenem angewendet: AP 4. 5. 11-15; 6. 2. 7; 7. 1. 6. Wie wichtig die heilige Asche im Siva-Kultus ist, lehrt eine Erzählung des Channabasavapur., nach der ein Mann nur deshalb in den Himmel kommt, weil ein Hund ihm unmittelbar vor seinem Tode den mit Asche beschmutzten Fuß auf die Stirn setzt: J. R. A. S. Bombay br. vol. 8 Nr. 24 S. 93; dabei ist zu erwägen, daß der Hund als ein außerordentlich unreines Tier galt, das gleichwohl dazu bestimmt war, dem Sterbenden ein Tilaka (Sektenabzeichen) auf das Haupt zu drücken. - Asche kann, auf einen toten Körper gestreut, diesem das Leben zurückgeben: ibid. S. 93. Es gibt deren fünf Arten: S. 212f. Noch heute spielt sie bei Begräbniszeremonien eine große Rolle. J. R. A. S. Bombay B. 8 Nr. 24 S. 85; Ashes play a great roll in the Lingaite worship. The corpses of the principal Gurus are placed in a bag of ashes before they are buried. The ashes of the frankincense, which is burnt before the Lingaite idols, possesses a peculiar value in the estimation of the common people, yet the ashes of cowdung, which have been blessed by a priest are, according to the Shastras, the holiest of all.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Nach AP 42. 2. 7 besteht Schweigepflicht beim Baden, Feueropfer (für den Priester), Essen; nach Agnipur. 166. 17 beim pracara (Wandern?), Beischlaf, Urinlassen, Zähneputzen, Baden und Genuß von Speisen; jedenfalls aber bei dem letzteren: das Ms. Chambers 328 Bl. 95 b ent-

Die Sühnezeremonien bei ungeheuerlichen Erscheinungen in der Natur resp. im Menschenleben 1 (śānti) oder bei sakralen resp. profanen Verfehlungen 2 (prāyaścitta), häufig kompilatorisch zusammengefaßt und beschrieben, sind dem Inder von jeher von höchster Wichtigkeit gewesen 3. Die gesamten Darstellungen der Mantik, sofern diese Unheil voraussagt, verdanken wir dem Bestreben, durch geeignete Sühnehandlungen dem Kenner ein Mittel zur Abwehr zu geben. Da die ältesten Partien über die prāyaścittāni und adbhutāni (cf. die kompilatorische Darstellung derselben und ihre Einteilung nach den Weltgegenden in Adbh. 723—733; die frühesten Zusammenfassungen finden sich im Kausikasūtra) nur des bösen Omens (utpāta 4) gedenken, können wir die Schilderungen

prakrier anyatno tpatan samksepas tavau idrsan trividhah sa tu vijñeyo divya-nābhasa-bhūmijah ||

Vgl. Brh. S. 45, 1ff.

Cf. Atharvanādbhute in Adbh. 5:

prakṛti-viruddham adbhutam apī'dam prāk-prabodhaya devah srjanti,

hält in dem Kapitel "akṛtā-'pośāmam (?) akṛta-mauna-bhojane prāyaścittāni" den Vers: apośāmam akṛtvā tu yo bhuñjīta yadi dvijaḥ | bhuñjānaś ca tadā brūyād gāyatry-aṣṭaśataṃ japet ||. — In einem alten Religionswerk der Parsen in Gujarat heißt es (s. Indian Antiquary 1. 214): "Wir beobachten nach unseren religiösen Vorschriften in 7 Fällen Schweigen: bei der Darbringung des Feueropfers, dem Baden, . . . Essen und Verrichten der Notdurft"; akṛta-mauna-bhojane prāyaścittāni s. u. 1. 113. — Schweigen während des Essens auferlegt: Mārk. Pur. 34. 27 (cf. 30).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vāyupur. 11. 6 gibt eine Definition der śānti:

pitṛ-mātṛ-praduṣṭānāṃ jñāti-sambandhi-saṃkaraiḥ | kṣapaṇaṃ hi kaṣāyāṇāṃ pāpānāṃ śāntir ucyate ||

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Nach A. Weber, Omina und Portenta § 3 Anm. zu p. 318 kommt die Form präyaseitta Sadv. Brähm. 1. 6, sonst aber nur in den Sütren vor. Die älteren Texte lesen präyaseitti. Eine Definition und spielende Etymologie für dieses Wort findet sich Käty. Sr. S. 25. 1. 2. — Zahlreiche Sühnehandlungen erwähnt der Veda. Von ihm ist vieles in die Gesetzliteratur, von dort in die Puränen übergegangen. Das Studium der Gesetzbücher ist die Vorbedingung für eine Handhabung der Sühnegebräuche: vieärya dharmasasträni präyaseittam prakalpayet | Chambers 650 Bl. 3a.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Indian Antiquary 5, 21: Omens (sakuna) form quite a wide and important subject and are the twenty-fourth on the list of the sixtyfour Hindou sciences.

<sup>4</sup> utpāta als jeder abnorme Zustand aufgefaßt bei Garga in Adbh. 5: prakrter anvatho 'tvātah samksepas tāvad īdršah |

glücklicher Vorzeichen als zeitlich später liegend annehmen. — Die unumgängliche Notwendigkeit der Sühne lehrt z. B. AP 64, 10, 7-9. Sobald irgendein ominöses Geschehnis stattgefunden hat, soll der König samt Kriegsvolk und Troß dem Hauspriester als seinem. Lehrer zu Füßen fallen und ihn anflehen: "Erlauchter, entsühne mich!" "Nenne mir die ganze, aus dem Omen entspringende Gefahr! Was soll ich für dich tun?", so vom gläubigen hilfesuchenden König gebeten, soll der Priester die Vorzeichen prüfen, sich selbst rituell läutern, und die dem Rudra (= Siva, der überhaupt als Sender des durch die Mantik vorhererkannten Unheils die größte Rolle spielt) 1 geweihte große Sühne vollziehen. Von der Pflicht dieser Entsühnung ist selbst der ungerechte König nicht entbunden (AP 70. 1. 8ff.). Sie muß von seiten des Priesters gewissermaßen als Therapeutik aufgefaßt, darf also nicht ohne sorgfältigste Diagnose unter Berücksichtigung aller Begleitumstände ausgeübt werden (AP 70.11.5-12.4). Besonders wichtig sind deshalb Zeit und Ort des Vollzuges 2 (AP 72, 3, 1).

offenbar eine ältere Prosafassung zu der gekünstelten Strophe AP 72. 5. 3. Die Gargasamhitä, Brh. (aaO.) und die bärhaspatyäni in Adbh. 5 fassen die Omina als Warnung der Götter vor den dem Menschengeschlecht wegen seiner Sünden bevorstehenden Strafen auf, und predigen deshalb um so eindringlicher die Notwendigkeit der Sühnezeremonien:

atilobhād asatyād vā nāstikyād vā'py adharmataḥ | narā-'pacārān niyatam upasargaḥ prajāyate || tato Spacārān niyatam aparajyanti devatāḥ | tāḥ srjanty adbhutān bhāvān divya-nābhasa-bhūmijān || ta eva trividhā loke utpātā devanirmitāḥ | vicaranti vināśāya rūpaiḥ sambodhayanti ca || yeṣu śāntiṃ prakurvanti na te yānti parābhavam | ye tu na pratikurvanti kriyayā śraddhayā-'nvitāḥ || nāstikyād vā vimohād vā vinaśyanty eva te Scirāt |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Er wird als Stifter von Unheil seit ältester Zeit verehrt. Nach AP 70b. 1. 5 ist der Windgott der Hauptanstifter aller Wahrzeichen. Er setzt Wagen in Bewegung usw.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Abgesehen von den bekannten Bedingungen ist nach AP 20. 1. 3 auch das Salzfeld, die unbebaubare, aber zur Viehzucht geeignete Steppe ausgeschlossen. Die Bedeutung des Salzes für die Viehzucht ist dem Veda wohl bekannt. "Das Salz gehört zur Viehzucht", so pflegt man zu sagen. Sat. Brāhm. 2. 1. 1. 6. Deshalb ist das Salz gewissermaßen ein Geheimname für das Vieh (ibid.), und darum mit Wohlhabenheit (Ait. Brahm. 4. 27.

Ther das dabei anzuwendende Opfermaterial belehrt uns AP 70. 4. 9-5. 1. Gemäß der Dreiteilung der Vorzeichen in solche des Himmels, Luftraums und der Erde 1 (AV 19. 9.7; AP 51, 5, 3; 64, 1, 3; 70, 1, 3; 71, 1, 1, 2, 4, 19, 6; 72, 5, 5; Matsvapur, 228, 1: 229, 6ff.: Mahābhārata 2, 1635: Visnudharmottara in Adbh. 439; durchgeführt in dem Ms. utpātaśānti der Library of the Palace of Tanjore Nr. 3041 und oft) soll auch bei den Sühnezeremonien verfahren werden (AP 70. 3. 5. 4. 2, 4). Ein Universalverfahren gibt AP 30 b. 2. 9 im Koti-, Laksa- und Ayuta-homa, ein anderes AP 70. 9. 1 ff., wobei wesentlich die kosmischen Mächte angerufen werden; die Zahl der für die einzelnen Fälle in Frage kommenden speziellen. mit Sondernamen versehenen Handlungen ist eine große; cf. Agnipur. 262. 1 ff. Die Einzelheiten sind meist wenig interessant. Das Matsvapurāna beschäftigt sich mit den verschiedenen Formen der Santi und ihrer rituellen Verwendung in Kap. 228. cf. Adbh. 733-6; es nennt die Abwehrhandlungen beim Leuchten von Waffen (Kap. 231, 8ff.), der Veränderung von Götterbildern (230. 10 ff., cf. unten 2. 56-58), Baumwundern (232, 12-15), dem abnormen Auftreten der Jahreszeiten (229), Regenwundern (233), Wasserwundern (234), ab-

mit Zeugungskraft (Sat. Brāhm. 13. 8. 1. 14) identisch. Nach Sat. Brāhm. 5. 2. 1. 16 wird Salz über einen Mann geworfen, damit die Herde gedeihe, denn "Salz ist Herde und Herde ist Nahrung". Im Aberglauben wird des Salzes gedacht: das Feuchtwerden desselben (lavaṇavikṛti Bṛh. 28. 4 = Adbh. 739 cf. 737 ff.) kündet Regen an. Kulturgeschichtlich interessant ist es, daß bei der Auswahl des Weidelandes das Salzfeld bevorzugt zu werden scheint: Ait. Brāhm. 4. 27.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Diese Dreiteilung gibt dem Purohita den Namen: tridaivajñaḥ. Ein Versuch, sie materiell durchzuführen, findet sich z. B. in der Samāsasamhitā bei Utpala zu Brhatsamhitā 21. 29, ferner nach Garga und den bārhaspatyāni in Adbh. 6:

svarbhānu-ketu-nakṣatra-graha-tārā-'rka-candra-jam | divi co'tpadyate yac ca tad divyam iti kīrtitam || vāyv-abhra-sandhyā-digdāha-pariveṣa-tamāṃsi ca | khapuraṃ cendracāpaṃ ca tad vidyād antarikṣajam || bhūmāv utpadyate yac ca sthāvare cā'tha jaṅgame | tad aikadeśikaṃ bhaumaṃ bhūmijātā-'mbuvikriyā ||

Dazu kommen die nicht klassifizierbaren ("unbekannten") Omina (Kauś. 94. 1; 119. 1f., cf. AP 19. 1. 11; 72. 4. 3).

normen Geburten (235), Windwundern (236), dem abnormen Gebaren von Tieren (237, 13f.); AP 65, 3 lehrt die Abwendung drohender Dürre. Sprachlich, sachlich und textgeschichtlich interessant ist ein alter Traktat, der als atharvanādbhutam in Adbh. 432 f. erhalten ist und AP 72. 4. 5-6 in verkürzter Fassung wiederkehrt: atha yatra devatā bahuvidhā hāsādivesāh (!) kurvus, tatrā 'nvarājā-''gamano-'daka-vajrarogā - 'nāvrsti - śastrā - . . . 'bhyutthānāni rājavināśaś ceti | tatra catuspathe rudram sampūjyo 'pakramet | īśānam prapadye | bhūh prapadye | svah prapadye | mahah prapadye | janah prapadye | vedideśam prapadye iti | ato gavām astaśatasya ksīrena pāyasam śrapayityā raudreśāntām (!) sarpih pāyasam ca juhuyad upatisthet samsnapya śuklah sumanaso nivedya bhava sarvāsām devatānām iti punar upasthāpayet | tatra gacchet tatas tasyām sarvāh śāntyudakena snāpayitvā sampātakrte, namas te gandhah iti tisrbhir anulipya na tam paksma aindradevāh iti guggulu-kusta-dhūpam dadyāt | evam svapuradārāmātyāya rājne janapadebhyo mantravarjam brāhmanān bhojavityā ebhya eva gāh pradadyāt

Saun. Kar. Bl. 70 b geben (Text sehr verderbt) univer-

selle Mittel zur Abwehr böser Wahrzeichen:

eteşām (der vorher geschilderten adbhuta) śamanārthāya homaḥ (l: ºmam) kuryād dvijātibhiḥ | tasmin(n) ahani kartavyaṃ śāntihomaṃ yathāvidhi || tad eva mukhya-kālatvād dinaśuddhim athāpi vā | adbhūtāhaḥ samārabhya tat-pakṣe homam ācaret || candrānukūlye divase sunakṣatre samācaret |

tad-bhūte sati deśe ca dakṣiṇe vā gṛhottare ||
daśa-dvādaśa-hastaṃ vā maṇḍapaṃ kārayec chubham |
kuṇḍe vā sthaṇḍile vāpi gomayena sa-vāriṇā ||
upalipya sthaṇḍilaṃ tad gaṃgamāligam (?) ācaret |
uttame nava kumbhāś ca pañca kumbhāś ca madhyame ||
dvikumbhaṃ ca kaniṣṭhāṃ (?) vai japakumbhāni kalpayet |
homasye-'śāna-digbhāge śāntikumbham athāpi vā ||
devatā-sthāpanā-'rthāya kumbham ekam athā 'param |
svarṇa-bhājana-tāmraiś ca kā . . . ran (?) mṛnmayena vā ||

dhavalīkṛta-kumbhāni veṣṭayet sita-tantubhih

susnigdhāni ca kumbhāni abhinnāny avratāni(?) ca |

kumbhāni veṣṭayeyuś cānnavaśuṃbaraiḥ śubhaiḥ | gaṃdhākṣataiḥ puṣpamālyau (statt ¹lyaiḥ?) kumbhāni kramaśo japet | pallavaiś chādayed dhūtair yadvo ʾdumbara-pallavaiḥ || pratikārayed dhīmāṃ jā(ta)-rūpa-mayena | māsa-vimśati-mānena suvarnenoʾttamena vā ||

24. devagurūṇāṃ smaraṇaṃ ¹) | nāmagrahaṇaṃ ²) sutīrthaviprāṇāṃ ²) ||
viracayya svapiti sadā ³) | na kadāpy ⁴) āpnoti ⁴) duḥsvapnam ⁴) ||

Bei C als V. 23 statt 24 bezeichnet.

1) fehlt bei C.

2) C °haṇaṃ tathā sutīrthānāṃ || B °haṇaṃ sutīrthānāṃ || B °haṇaṃ 4) B kadā duḥsvapnam āpnoti C kadā prāpnoti duḥsvapnam

Nachdem er das Gedenken der Götter und Lehrer und die Namenserwähnung der guten Badestellen und der alten Weisen vorgenommen hat, schläft er stets, ohne jemals einen Unheil verheißenden Traum zu erlangen.

Cf. 1. 19 a, 23.

c 1 ff. berichtet als Vorbereitung eines Glück verheißenden Traumes von Akrūra, daß dieser in sein Haus ging, sein Lager auf dem Bettgestell machte, süße Speise genoß, Betel mit Kampfer nahm, dazu Wasser, das eine Nacht lang abgestanden war, trank, und dann infolge der angenehmen Nahrung vergnügt einschlief. Da sah er einen Glück verheißenden Traum, wie er in den Puranen und im Veda steht, am Ende der Nacht, indem er frei war von (den speziellen pathologischen Elementen nämlich) dem Winde usw. d. h.: der Beeinflussung durch das einseitige sanguinische, phlegmatische oder cholerische Temperament, vielmehr diese drei in richtiger Mischung bei ihm vorhanden waren), sondern gesund, mit zum Knoten gebundenen Haaren, mit zwei Kleidern versehen, auf einem guten Bette liegend, wohl gesalbt, frei von Sorge und Kummer (cf. 1. 8f.). - Das eigentliche, der Inkubation vorausgehende, alten Quellen entnommene Ritual gibt Parasara in Adbh. 493. Es verlangt die rituelle Verehrung der Gottheiten der Himmelsgegenden sowie einiger Naturgottheiten, darunter auch der Gestirne, das Aufschlagen des Lagers auf geweihter Erde, die Aufstellung von Gefäßen voller Juwelen, Samen und Kräutern zu Kopf- und Fußende des Bettes, das Anlegen eines linnenen Kleides und Gebete an Rudra, den man sich greifbar vorstellen soll: abhiyātavya-digīś-'ndra-yama-varuṇa-somebhyaḥ pṛthivyai vāyave sūryāya grahebhyaś ca yathākalpaṃ yathāmantraṃ yathopahāram upakṛtya śucau deśe kuśa-saṃstṛtāyāṃ bhūmau śayyāyāṃ śīrṣaka (l.: 0ke?) śriyai padābhyāṃ bhadrakālyai balim upahṛtya ubhayataḥ sarva-ratna-bījo-"ṣadhi-garbhān navān udaka-kumbhān kalpayitvā kṛta-svastyayanaḥ sāvadhānaḥ śuciḥ sūkṣma-kṣaumā-'hata-vasanaḥ prāṅmukho rudre 'ti hṛdi rudraṃ samādhāyā 'tirudraṃ (!) japet svapnadarśanārthī.

Ähnliche Vorschriften gibt die Brhadyatra des Varahamihira aaO. Hier wird speziell auf den König als Träumer Bezug genommen. Er soll, begleitet von seinem Hauspriester, in vollem Schmuck in den Tempel seiner Gottheit eintreten, dort die Idole der Beschützer der Himmelsgegenden niedersetzen und sie mit Sprüchen verehren. — Das nun folgende Ritual ist dem eben Gegebenen sehr ähnlich. Nachdem er nur einmal am Tage gespeist, soll er sodann, nur ein Gewand tragend, wohl vorbereiteten Sinnes auf einem mit Kusagras bestreuten Lager sich bettend, den Traum abwarten, der ihm am Ende der Nacht Gutes oder Böses verheißen wird. — Eine interessante rituelle Vorschrift gibt Agnipur. 241. 63; der Träumer soll sich von Priestern, die mit der Verehrung der Götterbilder beschäftigt sind, vor der Inkubation in Frauen-kleider hüllen lassen:

devatā-pratimānām tu pūjayā 'ntargatair naraih | pumān strīvastra-samvīto niši cā'dbhutadaršanah ||

r Bl. 150 a Reihe 5 ff. berichtet, angeblich nach dem Agnipurāṇa, (Text vielfach unsicher):

pūjanīyo hariḥ śaṃbhu(r) modakā-"dyair vināyakaḥ | dvitīye Shani karttavyaṃ sarva-dikpāla-pūjanaṃ || dikpāla-pūjanaṃ kṛtvā teṣāṃ ca purataḥ sthitaḥ | śayyāṃ kuśādyaiḥ kurvīta sitavastro-'ttara . . . dām ||

vikiren nāgapuṣpais tām tathā siddhārthakaiḥ śubhaiḥ | tac-chirṣake tu pūjyā śrīḥ bhadrakālī ca pādayoḥ || (haram dakṣiṇapārśve tu vāme brāhmaṇam eva ca) | pūjitam kalaśam dṛṣṭam kuryād uṣṇīṣake dṛḍham || nala-pallava-samchannam cāru-puṣpo-'[j]jvalam śubham | ekakālam haviṣyānnam labdhvā bhuktvā mahīpatiḥ || svayam dakṣiṇa-pārśvena mantram eta(n)m udīrayet | namaḥ śambho trinetrāya rudrāya varadāya ca || vāmanāya virūpāya svapnā-'dhipataye namaḥ | bhagavan deva deveśa śūlabhṛd vṛṣavāhana || iṣṭam aniṣṭam ācakṣva svapneṣu tasya śāśvatam | yaj jāgrato hatam iti mantram iti || hṛḍi nyasya kuśan rājñaḥ prayatas tu purohitaḥ | tataḥ svapne śubhe dṛṣṭe . . . . . nā'nyathā ||

Danach soll der Priester Visnu, Siva und Ganesa mit Süßigkeiten usw. verehren. Am nächsten Tage soll er allen Weltenhütern Verehrung bezeugen, ein Lager aus (dem geweihten) kuśa-Gras usw. machen, dieses mit Naga-Blumen (Mesua Roxburghii), desgleichen mit glückbringendem Senf überstreuen, ihm zu Kopfende die Srī, zu Fußende die Bhadrakāli, (zur rechten den Siva, zur linken den Brahman (l. brahmanam) im Bilde) verehren, ein geweihtes Gefäß, das mit Blumen überdeckt ist, auf den Turban stellen (?), nur einmal am Tage Opferspeise genießen: indes soll der amtierende Brahmane. rechts stehend, folgenden Spruch hersagen: "Verehrung sei, o Siya, (dir als dem dreiäugigen Rudra, dem Gabenspendenden, dem Zwerghaften, mißgestalteten, dem Herrn der Träume. O du Erlauchter, Gott, Herr der Götter, Speertragender, auf einem Stiere reitender, verkünde, was gut und böse ist in den Träumen dieses Mannes immerdar." Nach dem Erwachen soll der Purohita den Spruch: "yaj jāgrato hatam" sprechen, auf das Herz des Königs kuśa-Gras legen und, jedoch nur wenn der vorausgegangene Traum günstig war, ihn erzählen.

25. syapne mānava-mṛgapati-turaṅga-mātaṅga-vṛṣabhasurabhībhiḥ || yuktaṃ ratham ārūḍho | yo gachati bhūpatiḥ sa bhayet 1) || C zählt die Verse 25-35 als 24-34.

<sup>1</sup> AD svät.

Wer im Schlafe einen von Menschen, Löwen, Pferden, Elefanten, Büffeln oder Kühen gezogenen Wagen bestiegen hat und mit ihm fortfährt, muß König werden.

Besteigen von: Menschen: 2. 42; von Tieren: ominösen: 2. 89; von Löwen: 1. 94 (die gewaltsame Entführung durch sie aber ist ominös: 2. 46); Pferden: 1. 150; Elephanten: ibid.; Vögeln: 1. 84; Rindern: 2. 15; Häusern, Bäumen und Bergen: 2. 52.

Der leider in den beiden ersten Silben verstümmelte Śloka a 51 gibt an:

srasvayuktam ratham svapne ekākī yo Sdhirohati | tatrastho yo vibudhyeta aiśvaryam labhate dhruvam ||

Das Besteigen (? die Tötung?) eines Cāṇḍāla bringt Unheil: h4.

h 19 (und oft): śaila-prāsāda-nāgā-'śva-vṛṣabhā-''rohaṇaṃ hitam | s. die triṣṭubh-Strophe 1. 79; cf. n 43:

go-vāji-ratha-nāgācnām ekākī yo Sdhirohati | tatra sthito vibudhyeta tasya śrīḥ sarvato-mukhī ||

Ein Wagen, von Pferden oder Elefanten gezogen. bringt Glück: v29.

g10: haya-yāne bhavet kṣipram rathayāne prajāgamaḥ karute śriyām

vgl. den kaum richtigen Vers AP 68. 2. 14.

Wen ein Elefant (zum Zeichen seiner Verehrung) auf seinen (des Elef.) Kopf stellt, wird König:

b42: kareņa krtvā hastī yam mastake sthāpayed yadi | rājyalābho bhavet tasya niścitam ca śrutau śrutam |

Auf einen von Elefanten gezogenen Wagen geht auch wohl der korrupte Vers f43:

gajāš ca ratham ārūdha rajyam tasya vinirdišet | putro vā jāyate tasya pratisthām ca vinirdišet |

Rind als Zugtier:

q 29: ratham govrşa-samyutam ekāki yah prarohati(!) | tatrasthah sa vibudhyeta dhanam sighram avāpnuyāt ||

26. subhrena daksinasyām | yah phaninā dasyate 1) nijabhujāyām 2) |

āsādavati<sup>3</sup>) sahasram | kanakasva sa pañcarātrena ||

1) AB drśyate C dasyate

2) C bhujābhyām 3) C āpnoti te

Wer von einer weißen Haubenschlange in seinen rechten Arm gebissen wird, erlangt in 5 Tagen 1000 Goldstücke.

Die weiße Schlange: 1. 109; Schlange überhaupt: 2. 78.

Cf. a 26: yas tu śvetena sarpena daśvate daksine kare sa sahasrasya lābhī syād astame dasame dine

ähnlich o 35.

Andere Quellen verheißen durch den Biß der weißen Schlange das Gleiche, oder einen guten Sohn, eine tugendsame Gattin:

q 18: yasya śvetena sarpena grastaś ced daksinah karah | sahasralābhas tasya syād apūrne daśame dine ||

ähnlich am Rande von f38; ähnlich i40 (ganz verderbt):

vasyās tu sveta-sarpena daśate daksine kare sahasralābho ca labhate prāptapūrno ca medanī

vgl. n 28: vas tu śvetena sarpena daśito daksine bhuje l sutalabho bhavet tasya ayurveda-same dine

m 28: sito bhujango dasate karāgre | pumsah prasannesu śarīrakesu || suputra-lābham vadate dhanam ca laksmīm vidadhyāc chamana(m) rujo vā ||

b26: yasya śvetena sarpena daśyate daksine bhuje so Scirāl labhate bhāryām vinītām priyavādinīm |

nach c 12 sah Akrūra als glückliches Omen:

daśantam śvetasarpam ca svātmānam parvatasthitam vrksastham ca gajastham ca taristham (?) turagasthitam |

27. sadvaś 1) chidveta śirah | svapne vasya svayam chinatti ca 2) vah 2) || sa 3) prājyam 3) sāmrājyam 3) | bhajate Sram ko Spi ko Spi narah ||

2) C yo vāpi 3) AD sadrājyam 1) C svapne statt sadyaś saprājyam

Wessen Haupt im Traume plötzlich gespalten wird und wer es sich selbst spaltet, erlangt Nachkommenschaft und Oberherrlichkeit, wer es auch immer sei.

Völlig = 1. 49; cf. 1. 150.

Cf. den korrumpierten Vers a 43 (rekonstruiert): śiro 5bhibhidyate yasya svapnānte rudhire-"kṣitam | sūryodaye tu bodhet tad bhaved rājyā-'bhiṣecanam ||

b16: śastrā-'streņa yadā viddho vraņena krimiņām(!) tathā | viṣṭayā rudhireṇai "va saṃyukto Spy artham ālabhet ||

Von wessen Haupt am Ende des Traumes Blut herunterfließt, der wird König: a7 (= i9; o7):

śirasah sravate yasya svapnānte rudhiram tathā | śīghram sūryodaye tasya bhadra-rājyā-'bhiṣecanam ||

Cf. śirobandham ca bhūtaye g8 in 1.41; g13: rājyam syāt svaśiraśchede.

Das Spalten des Hauptes (Abschneiden?) bringt Glück: h28; AP 68. 2. 9.

Wenn aber jemandem von Räubern usw. das Haupt gespalten wird, so bedeutet dies Unglück: w 8.

Dämonische Gestalten mit abgeschnittenem (gespaltenem) Kopfe bedeuten Unglück. Kamsa sah einen nackten, gewaltigen Mann mit gespaltenem Kopf, der einen Kranz auf dem Haupte trägt, im Hause: d 26.

28. lingachede labhate | saubhāgyam caiva 1) yoṣitaḥ 1) puruṣaḥ || yonichede vindati|yoṣā puruṣāt tad 2) eva 2) phalam 2) ||

1) B vasuvayoşitah C ca suyo°

2) C sasaubhāgyān

Ferner: beim Abschneiden des Penis gewinnt ein junger Mann Glück bei den Frauen; bei dem der vulva hat ein junges Mädchen denselben Erfolg beim Manne.

Cf. 1. 27; 2. 6.

Beim Spalten der Brust oder des Geschlechtsgliedes empfängt man endloses Glück: AP 68. 2. 11.

Der Anblick der Clitoris dagegen ist bedrohlich: e 22 in 2. 95.

29. chidyeta yasya jihvā | śastraiḥ ¹) kenā²pi ¹) vā ¹) svayaṃ svapne || ksatriya-manujo rājā | śesas tu viśeṣato 5dhipatiḥ ||

1) C liest na statt vā; B śastraikenāthavā

Wenn von seiten irgend jemandes oder von (dem Träumer) selbst die Zunge eines Menschen im Schlafe mit Messern abgeschnitten wird, so wird er, wenn er Krieger ist, König, sonst aber Oberherr seiner speziellen Kaste.

S. 1. 50, 150.

Das Abschneiden des Hauptes (1. 27), Geschlechtsgliedes (1. 28) und der Zunge sind nur Beispiele dafür, daß jede Verletzung (cf. aber 2. 6), wenigstens insofern, als sie mit Blutvergießen verbunden ist, Glück bringt: cf. c 14 in 1. 128.

30. ārūdhaḥ śubhram ibhaṃ | nadī-taṭe śāli-bhojanaṃ kurute | sa bhunakti bhūmim akhilāṃ | jātivihīno Spi dharmadhanaḥ ¹) ||

C' liest als Pāda a: ārūdhaś ca bhramitaṃ | c: bhunakti pṛthivīm akhilāṃ (B bhukte bhūmīm) | d: sa jātihīno (so auch B) Spi dharmatanaḥ 1) D Ghanaḥ

Wer, auf einem weißen Elefanten sitzend, an einem Flußufer Reis ißt, beherrscht die ganze Erde, selbst wenn er von niedriger Herkunft ist, und wird reich an Tugend und Geld.

Genuß von Speisen auf erhöhtem Standpunkt: 1. 33, 43; Krafttaten: 1. 45; Reis: 1. 96; der Elefant: 1. 150; — die weiße Spezies erhöht die glückliche Vorbedeutung: 1. 84; weiße Kleider (1. 70, 75), Blüten (1. 71), Schlangen (1. 26, 109), Sonnenschirme (1. 88), Vögel (1. 84, 109), Pferde (ibid. cf. 1. 150), Häuser (1. 84) und Götterwagen (1. 109) bringen Glück. — Das Wasser und sein ganzes Gebiet sind von guter Vorbedeutung; wer den die Erde umgürtenden Weltenozean aufhebt (1. 45), oder, etwa auf einem Reittiere sitzend (1. 79), austrinkt (1. 53) (cf. zu diesen Stellen 1. 45), wer überhaupt aus Meeren oder Flüssen trinkt

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dazu kommentiert r: candrodbhraṣṭe = nābhasābhiṣeke.

resp. sie überschreitet (1. 33, 90), ja auch nur sieht (1. 131 cf. 1, 65), sich in stehenden Gewässern ergötzt (1, 82, 128) ein typischer Traum des Phlegmatikers (1.9f.) - selbst wer voller Furcht aus einer Wassergrube emportaucht (1.63) oder in Flüssen von Blut badet (1, 48), nicht minder ein Manu, der an (1. 30) oder in (1. 38) einem Gewässer Reis ißt, oder die tierischen Bewohner der Wassertiefe, Fische und Muscheln (1, 114) sieht, wird Glück haben. Auch die der menschlichen Kulturarbeit förderliche Überrieselung des Feldes durch freies Wasser (1, 112) und das Aufbauen eines Dammes (1, 115) sind gute Träume. - Ominös dagegen ist die schädigende Überschwemmung (2, 143, 144), der Gefahr bringende, reißende Strom (2, 145), die Höhlung voller Wasser und der Sumpf, der den Menschen verschlingt (2, 26, 60, 70), erhitztes, unsanberes und mit berauschenden Substanzen vermischtes Trinkwasser (2, 32), sowie eine große Anzahl von niederen, räuberischen Wassertieren (2. 22) und Wasservögeln (2.21); s. 2. 70, 75.

Weiße Tiere und Gegenstände bringen Glück: g9 in 1.84.

Die in 1.30 gegebene Szenerie wiederholt sich in AP 68.2.6. Glück bringt auch die Salbung mit Wasser, ferner mit dem, was vom Horn der Kühe heruntergeflossen ist oder dem Monde entglitt: h27 f.<sup>1</sup>; desgl. eine Königskrönung: h28; jede Salbung, die ein Brahmane oder König vornimmt: AP 72.2.8.

Über die Bedeutung des Wassers in der modern-indischen Traumkunde siehe den ohnehin sehr lesenswerten Aufsatz "A few dreams and their interpretations among the Natives of Bombay", J. Anthrop. Soc. Bombay vol. VII 135 sq.

31. yaḥ sūryā-candramasor 1) | bimbaṇ grasate 2) samagram api 3) puruṣaḥ 3) || kalayati dīnoSpi mahīṇ | sasuvarṇāṇ sārṇavaṇ niyataṃ 4) ||

1) B <sup>o</sup>sau; C <sup>o</sup>so 2) C <sup>o</sup>satau 3 AD api ca punaḥ 4) BC <sup>o</sup>tāṃ

Wer die volle Scheibe von Sonne und Mond verschlingt, umfaßt, selbst wenn er geringer Herkunft ist, sicherlich die ganze Erde samt Gold und samt den Ozeanen. Krafttaten: 1. 45. Cf. a 44 (rekonstr.):

sūryā-candramasor grāsam mukhe paśyati yo narah | tasya rājya-phalā-'vāptir yaśaḥ-śrī-rājya-vardhanam ||

h 22 nach Adbh. S.: wer Sonne, Mond und Sterne verschlingt oder wegwischt, erreicht Glück; cf. r Bl. 151 a: candrārka-tārā-grasanam parimārjanam eva ca; dafür hat s 23 die schlechtere Lesart: <sup>0</sup>-grahaṇam pari<sup>0</sup>.

32. yo mānuṣīyam āmiṣam | ātmīyaṃ vāpi 1) mānavaḥ 2) sārdraṃ 3) ||

svecham svapne 4) svadate | sa prājyam rājyam āpnoti ||

1) AD cāpi 2) C mānuṣai 3) AD sāṃdraṃ C sārddhaṃ; — als Pāda c liest B: svedaṃ svadate svapne; C: svatsaṃ! svadate svapne A schreibt svapne doppelt. 4) A svapne svapne

Wer Menschenfleisch oder sein eigenes Fleisch in (noch) rohem Zustande im Traume nach Herzenslust genießt, erlangt Nachkommenschaft und Herrschaft.

Genuß von Fleisch: 1. 36.

Cf. a 14 f. (i 22; o 18; u 13):

mānusyāņi ca māṃsāni svapnante yas tu bhakṣayet | haritāni ca pakvāni śṛṇu tasyā'pi tat phalam || pāde pañcāśata-lābhaḥ sahasraṃ bāhu-bhakṣaṇe | rājyaṃ śata-sahasraṃ ca labhate śīrṣa-bhakṣaṇāt ||

q32: mānuṣāṇi ca māṃsāni svapnānte yas tu paśyati | haritāni ca pakvāni śṛṇu tasya ca yat phalam || padbhakṣaṇe śataṃ lābhaḥ sahasraṃ bāhubhakṣaṇe || rājyaṃ śatasahasraṃ vā bhaved vai śirobhakṣaṇe ||

f 13—15 ganz analog; f 14 fügt ein: haritasya bhavel lakṣmī pakvasya kleśam ādiśet; m 15 und n 15 lesen in Pāda d: śīrṣabhakṣaṇe.

Fleisch bringt Glück: q8. Menschenfleisch b23 in 1.36.

33. prāsāda 1)-tūnga-śrnge | bhuktvā yas tarati 2) toyadhim agādham || dāsījane 3) Spi 3) jāto | manujapatir jāyate manujah 4) ||

1) C prāsādāt 2) C pibati 3) AD dāsyābhijāti-jāto B dāsābhijane 4) statt ma°: B bhuvi saḥ C sa bhuvi

Wer, nachdem er auf der Spitze eines Palastes oder eines Berges Speise genossen hat, den undurchdringlichen Ozean überschreitet, wird, selbst wenn er im Hause einer Sklavin geboren ist, zum König.

Besteigen von Häusern: 2. 52; Überschreiten von Wasser: 1. 30; Krafttaten: 1. 45; Essen auf erhöhtem Standpunkte (2. 41): 1. 30, 43; vgl. auch 1. 79. a 12 (= f11; i 10; m 12; o 8):

prāsādasthas tu yo bhunkte samudram tarate naraļ | api dāsakule jātaļ so Spi rājā bhaved dhruvam ||

q 20 liest in pāda a: prāsādam śailam āruhya; s 10 pāda cd: api dāsakule jātah so Spi rājā bhaviṣyati |

Wer das Meer, ein Heer, einen Fluß, oder die Erde überschreitet, hat Glück: AP 68. 2. 1; das Überschreiten von großen Gewässern bringt Gutes: q 8.

- 34. chardi-purīṣe ¹) svāditum ²) | icchati na ³) yaś ³) ca ³) jugupsate manujaḥ ⁴) || darśanam upalepo ⁵) vā | yasya tayos tasya dhanalābhaḥ ||
- 1) AD<sup>0</sup> <sup>0</sup>sam 2) D khāditum C puruṣaḥ svāditum; B puruṣaḥ svapne khāditum 3) C na ya 4) fehlt bei BC 5) B anulopo C anulepo; als Pāda d lesen ABD yasya tayos tasya lābhaḥ syāt; C yasya yayos tasya dhanalābhaḥ ||

Ein Mensch, der das, was jemand ausgebrochen hat oder dessen Kot zu essen wünscht und dabei keinen Ekel empfindet, wer dieses beides sieht oder sich damit besudelt, soll Geld bekommen.

Der Ekel ist ominös: 1. 46; Erbrechen ist ominös: 2. 44; Kot gilt, wenn der Träumer auf ihm liegt (1. 99), oder wenn er mit ihm besudelt ist (1. 55), als günstig. Kotdrang hebt die Wirkung des Traumes auf (1. 8). Laxieren ist ungünstig (2. 44). — Vom Urindrang gilt (1. 8) das Analoge. Wer Urin genießt (1. 37) oder mit ihm besudelt ist (1. 55), wird Glück haben. Wer ihn aber im Traume entströmen

läßt (2.44), muß, namentlich wenn das Sekret blutig ist (2.45), sterben. — Wer sich auf Kehrichthaufen legt (2.99), auf Mengen von Kuhdung schläft (2.101), sich mit Kuhmist salbt (2.103) oder erhitztes Wasser mit Kuhmist genießt (2.32), erleidet Unglück. Staub und Schmutz überhaupt: 2.75.

Salbung mit Kot: b 16 zu 1. 27; p 19 in 1. 79. — Wenn eine göttliche Frau ihren Kot in einem Hause zurückläßt,

bedeutet dies Geld:

b 48: divyā strī yad grham gatvā purīṣam visijed dvija | arthalābho bhavet tasya dāridryam na prayāti ca ||

Das Bluterbrechen im Traume des Kamsa bedeutet indes Unheil: d 22.

Erbrochenes, Urin und Kot in messingener, silberner oder goldener Gestalt bedeuten den Tod: e 11 in 2. 44.

35. yo mānuṣasya mastaka-caraṇa-karasyā'pi ¹) bhakṣaṇaṇ kurute ||

rājyam kanaka-sahasram | tad-ahād ²) āpnoty asau kramaśah ³) ||

1) BC bhujasyā

2) BC tadarddham

3) B niyamāt

Wer eines Menschen Schädel, Bein oder Hand (BC: Arm) ist, erlangt bestimmt Herrscherwürde und 1000 Goldstücke von diesem Tage an.

Cf. 1. 32. Das Spalten (Abschlagen) eines fremden oder des eigenen Hauptes (1. 27, 49) nicht minder als das Tragen eines Kranzes auf demselben (1. 69) bringt Glück. Wem aber das Haar vom Kopfe fällt (2. 9), aus wessen Schädel gewisse Pflanzen herauswachsen (2. 34 f.), oder auf wessen Haupte unheilbringende Vögel nisten (2. 83), der erleidet Unheil; cf. 1. 36; auch darf man nicht den Kopf salben: 2. 152.

g 13: dhanam bāhuvadhe bhavet. — Als aber Vṛndā davon träumte, daß die Todesgöttin Kālī das Haupt des Jālaṃdhara verzehrte, ging sie, durch das Traumgesicht gequält, in die Waldeseinsamkeit (Padmapur. 6. 15. 1 ff.).

36. madyam sadyo-māṃsam | dhruvam āsvādayati vī-kṣate labhate ||

tābhyām aṅgābhyaṅgo | yasya bhavet tasya dhanavṛddhiḥ  $^1) \parallel$ 

C vertauscht diesen und den folgenden Vers.

1) C dhanalābhah

Wer Rauschtrank oder frisches Fleisch genießt, anblickt oder empfängt, wer mit diesen beiden seine Glieder bestreicht, nimmt an Vermögen zu.

Der Genuß von Rauschtrank gilt auch sonst als gutes Omen (1.48); wer jedoch zusammen mit Dämonen Branntwein trinkt, stirbt qualvoll (2.30); auch ein erhitzter Trank, in dem Rum sich befindet, ist verderblich (2.32); desgl. der Anblick des Schnapsbrenners: 2.109; nicht minder der Anblick, Genuß oder Empfang von gar gekochtem Fleisch: 2.27; dagegen ist der Genuß von rohem Menschenfleisch (1.32,35, vgl. aber 2.128) und das Liegen auf Fleisch (1.99) heilvoll.

Genuß von Rauschtrank bringt Glück: surām (v. l. zu sudhām) b 18 zu 1. 37; b 32 in 1. 48; q 5; s 26; cf. den ganz verderbten Vers f 42:

śūdrahastam surāmāsam śīghram tasya dhanāgamah | yas tu paśyati svapnānte paddāvamdho 5bhiṣecanam ]

cf. g 6 in 1.114; m 27 in 1.96; nach k 13 bringt aber der Genuß von surā dem Gesunden Krankheit, dem Kranken den Tod; cf. p 11; in merkwürdigem Gegensatz zu p 15; vielleicht ist der Genuß von surā nur im medizinischen Aberglauben, der auf der Kenntnis der Gefährlichkeit des Alkohols sich aufbaut, ominös, während die Masse des Volks in der surā ein bloßes Erheiterungsmittel sah. Die gedruckten Ausgaben geben in p 15 statt surāpānam: surān bhūyān resp. surān śūpān, doch setzt der Marāṭhi-Komm. zu der letzteren v. l.: rāje vā, denkt also wohl an śūrān; wahrscheinlich ist zu lesen: surāsurān.

Der Genuß der surä in Indien war bereits den Alten bekannt: Lassen, Indische Altertumskunde <sup>2</sup> 1. 291 Anm. 2. Von seiner Wirkung auf das Sprachzentrum (Sat. Brähm. 5. 5. 4. 5) und das psychische Verhalten des Trinkers (ibid. 12. 7. 3. 20) weiß der Veda zu berichten. Über seine Herstellung s. Eggeling,

Sacred books of the East vol. 41 p. 133 Anm. 1; ibid. 44 p. 223 A. 2; A. Weber, Ind. Stud. B. 10 S. 349 f.; — J. of the Asiat. Soc. of Bengal. vol. 42 p. 1—23: "Spirituous Drinks in Ancient India." — American Antiquarian and Oriental Journal IX 4 p. 199—202: "On the use of Beef und Spirituous Liquors in Ancient India." Ein buddhistisches Märchen über die Erfindung des Schnapses, das zugleich seine Verfluchung enthält, findet sich im Kumbhajātaka (512). Die Gesetzesbücher zählen den Genuß der Surā neben Brahmanenmord, Diebstahl von Gold, Beischlaf mit der Frau des Lehrers und dem Verkehr mit Unreinem zu den fünf Todsünden; s. Śrīsūlapāṇi's Prāyaścittaviveka Ms. Chambers 328 Bl. 1 ff.

Daß die Inder gleichwohl scharfe Trinker waren, zeigen die alten Texte nur zu deutlich. Selbst der dreiköpfige Dämon Visvarūpa benutzte nur einen Rachen zum Verspeisen fester Nahrung; mit den beiden Übrigen trank er Soma und Surā.

Wer saure Milch oder Fleisch von Brahmanen empfängt oder frisches Fleisch ißt, wird Glück haben: AP 68. 2. 17.

Frisches Fleisch: b23:

pakṣiṇāṃ mānuṣāṇāṃ ca bhuṅkte māṃsaṃ naro yadi | bahvarthaṃ śubhavārttāṃ ca labhate vāñchitaṃ phalaṃ || cf. v 28; Genuß von frischem Fleisch: h 24; cf. w 10 in 2. 27; p 17; nach k 24 würde Fleisch überhaupt Glück bedeuten.

- 37. mūtram ¹) sukram soņitam | api pibati na ²) garhate ²) tathā ³) teṣām ³) || yasyā ''lokanam anulepanam ca tasyā'pi ⁴) vṛddhiḥ syāt ||
- 1) fehlt bei C; A mūtra 2) C vigarhite 3) B tathaiteṣāṃ 4) B tasyāśu

Wer Urin, das semen virile oder Blut genießt und vor diesen keinen Ekel empfindet, wer es anblickt und sich damit besudelt, auch dieser dürfte einen Zuwachs erfahren.

Urin: 1. 34; Genuß des semen virile: 2. 28 (Text vielleicht falsch); von Blut: 1. 48; Anblick von Bl. oder Baden in ihm: 1. 48; Zerschmettertes Haupt: 1. 27, 49; wer,

mit Blut besudelt, die eigene Hochzeit sieht: 1. 47; blutiger Urin: 2. 45.

Der Träumer darf keinen Ekel empfinden: 1. 46.

Besudlung mit Blut ist ein gutes Omen: b 16; c 14 in 1. 128; q 5.

Genuß des semen virile und von Blut (Text falsch): b17: mūtrasiktam pibec chukram narakam ca višaty api || 18: narakam pravišed raktam samudram vā sudhām pibet | šubhavārttām avāpnoti vipulam cā'rtham ālabhet.

Eine Verletzung aber scheint Unglück zu bedeuten

(e 21 f.):

bhagna-bhāṇḍaṃ kṣataṃ śūdraṃ galatkuṣṭhaṃ ca rogiṇaṃ |
.... dṛṣṭvā svaṇne .... vipattiṃ labhate ||

(oder: wer einen Śūdra mit zerbrochenem Kruge in verwundetem Zustand sieht: . . .?). Hier heftet sich das Omen weniger an die (übrigens ebenfalls ominöse) Verstümmelung als an die niedrige Kaste: 2. 108.

38. nalinī-dale niṣaṇṇo¹) | madhye²) salilā-''śayasya³)
paramānnaṃ ||
ghṛta-khaṇḍa-yutaṃ⁴) bhuṅkte | pūjyaḥ⁵) sa ca rājyam āpnoti ||

1) B nimagno C nişiņo lālayasya 4) B °-yute 2) C madhye vā 5) C prājyam 3) B sali-

Wer, auf einem Lotusblatte sitzend, mitten in einem Teiche Reis, in Milch gekocht, mit flüssiger Butter und feinem Zucker genießt, wird eine Respektsperson und erlangt die Königsherrschaft.

Lotus: 1. 65; Teich: 1. 30; Speisen: 1. 60; Zucker: 1. 10, cf. aber 2. 129; Reis: 1. 96; cf. a 34:

yas tu madhye tadagasya bhunjita ghrtapayasam | tatha pauskarapatre ca sa bhavet prthivipatih || ;

cf. b 22 in 1. 96; i 54 (ähnlich m 16):

yasya madhye prayogas (!) tu bhumkte sa ghṛtapāyasam | saṃpūrṇe puṣkale patre taṃ vidyan pṛthivipatim ||

m 16: yas tu madhye tadagasya bhuñjīta ghṛtapāyasam | niṣpannam puṣkale pātre so Spi rāja bhavisyati ||

o 47 liest pāda cd: prakīrņa-puṣkara-pātre taṃ vindyāt pṛthivīpatiṃ q 21 in pāda c: akhaṇḍe puṣkare pattre; cf. auch AP 68. 2. 3.

b 28: dadhyannam pāyasam bhunkte tadāge vā nadītate | vistīrnapadmapattre ca so Spi rājā bhaviṣyati || nach b 540 wird der Träumer, wenn er, auf einem Wagen stehend, mit weißen Kränzen und Salben umgeben, süße oder saure Milch genießt, König:

svapne rathasthah purusah sukla-mālā-'nulepanah | tatrastho dadhi bhunkte ca pāyasam vā nṛpo bhavet |

Nach c 13 in 1.73 genoß Akrūra Milch und ein Reisgericht mit saurer und süßer Milch, auf einem Lotusblatte stehend; cf. g 7 in 1.43.

Das Zuckerrohr (iksu) gilt als heilvoll: w 13.

39. bhakṣayati vīkṣate vā ¹) | śubha ²) - phala-kusumāny ³) uccinoty ³) avāpnoti ³) || yaḥ svapne tasya muhur | gṛhā-²ṅgaṇe luṭhati khalu lakṣmīḥ ||

1) fehlt bei A 2) fehlt bei C 3) C  $^{\rm o}$ sumān avacinoti vā 'pnoti

Wer im Traume schöne Früchte und Blumen ißt, aufsammelt oder erlangt, dessen Haus und Hof bringt die Glücksgöttin sofort in Bewegung.

Blumen und Früchte: 2.59; ihr bloßer Anblick bringt Ruhm und Geld: b 19 zu 1.94; b 20 zu 1.121; c 13 in 1.73; f 46; p 17; v 28; w 12; a 13 in 1.120; i 12:

patram puşpam phalam toyam svapnāmte labhate narah | sarvasiddhim avāpnoti jīved varṣaśatam narah ||

Der Anblick von Blumen und Früchten bedeutet Gutes: m 22; einer reifen Frucht: n 14.

40. aropya dhanur 1) maurvīm | avani-bhara-bharita-sa-kala-digvalayam || yo hanti śaraiḥ 2) sainyam 2) | prāpnoti sa sampadam 3) sapadi ||

C liest als Pāda ab: āropya dhanuṣi murvīracanirbharabharitadigvalayam || B als Pāda b: racita-śarā-''varita-sakala-digvalayam '

1) D dhanusi

2) BC śatrusainyam

3) C odām

Wer, nachdem er die Sehne auf den Bogen gelegt, mit seinen Pfeilen ein Heer schlügt, das mit seiner die Erde drückenden Last den ganzen Weltengürtel erfüllt hat, erlangt sofort Glück.

Sieg im Kampfe: 2. 147; Opferschmalz bedeutet Sieg: 1. 134 nach AD.

41. vadha - bandha  $^1)$  - mathana  $^1)$  - nirbhartsanāni  $^1)$  vidadhāti yo vipakṣāṇāṃ  $\|$ 

prakṣepaṇaṃ²) ca guptau | sa sampadā yujyate³)
niyatam ||

1) C bandhana-nirbharsanani

2) B vikseo

3) C pūjyate

Wer seine Feinde zu töten, zu fesseln, zu vernichten, zu schmähen oder ins Gefängnis zu werfen unternimmt, wird sicherlich vom Glücke begünstigt.

Cf. 2. 147.

Wer seine Feinde besiegt, wird Glück haben: v 31; p 16.

g8: dyūte ca vā'thavā "yudhe vijayo hi sukhāvahaḥ j gāyatryasya(!) prajvalanaṃ śirobandhaṃ ca bhūtaye ||

Tötung der Feinde (so mit Adbh. S., das vadhakriyā liest), Sieg im Wort-Streit oder Spiel, sowie in der Schlacht, bringen Glück: h 23; wer, nachdem er seinen Feind gesehen hat, in ein feindliches Haus eintritt(?), erlangt Gutes: w 9.

n 66 (ganz korrupt):

śamgrāmam ca yātrāśam ca hāhākāram ca dṛśyaho | svapnāmte jāyate tasya tad ravyam ca bhaviṣyati ||

Die Tötung eines anderen bringt Glück (maraṇam anyasya): r, angeblich Zitat aus Matsyapur. Viṣṇupur. Viṣṇudharm., tatsächlich Umgestaltung von h 29.

Der bloße Anblick von Feinden aber ist verhängnisvoll: AP 68. 2. 47.

42. yasya 1) kalahe 1) vivāde | jāyā 2)-ripūņaṃ 3) parājayo bhavati ||

maṇḍala-mahilā 4) - grahaṇaṇ | prajāyate tasya dhanadhānyaṃ || 1) D vertauscht diese Worte 2) BC jayo 2)3) D jāyārīṇāṃ 4) C mandirā

Wer im Zank oder Streit mit Frauen oder Feinden eine Niederlage erfährt, diesem werden Provinzen oder Frauen zuteil, und er erlangt Geld und Gut.

Bedeutung des Streites: 2. 147.

Nach AP 68. 2. 16 bedeutet die Tötung des Träumers durch Feinde Glück; wer im Traume durch Fremde etwas Furchtbares erleidet, gewinnt Geld: AP 68. 1. 26.

Wenn jemand von einem anderen besiegt oder bedrängt wird, so bedeutet dies nach h 13 aber Unglück; cf. k 9.

43. bhakṣayati kṣaireyīm ¹) | prāsāda-śilāsu kṣīravṛkṣasthaḥ ||

yaḥ kanaka-rajata²)-pātraiḥ³) | prathate pārthivapadaṃ tasya ||

1) A kṣairayīm B kṣīram ca C kṣīroyam; Pāda b lautet bei BC: prā-sāda-kṣīravṛkṣa-śaila-sthaḥ | P. c bei B: yo rajata-kanaka-pātre 2) C rājata- 3) C otre

Wer bei Palästen oder Felsen, auf einem Baume mit Milchsaft befindlich, aus silbernen oder goldenen Schalen milchigen Saft (?) genießt, erhebt sich zur Königswürde.

Variation zu 1. 33.

Besteigen von Palästen, Felsen oder Bäumen: 2. 52; Bergen oder Bäumen: 1. 85; Baum mit Milchsaft: 1. 86; Genuß von Milch: 1. 96; Gefäße: 1. 121. g7: haime va räjate väpi yo bhunkte päyasam narah |

pātre tu padmapātre (!) vā tasyai "śvaryam samam bhavet ||

Wer in einem Lotusblatte (cf. oben 1.38) oder in goldener Schale Milch mit flüssiger Butter genießt, wird Glück haben: AP 68. 2.3.

44. yo bedām adhirohati | yasyām¹) uttarati bhṛśam abhinnāyām²) ||

kṛtvā pravāsam acirāt ³) | kṛta-kṛtyaḥ sa punar āyāti ||

BC stellen diesen Vers hinter den folgenden.

1) BC tasyām

2) B abhipannāyām

3) ACD ārāt

Wer ein Boot besteigt und auf diesem, ohne daß es zerbricht, gut übersetzt, kehrt, nachdem er eine Reise unternommen hat, alsbald erfolgreich zurück.

Cf. 2, 142.

b25: bedayā (so statt bhelayā) saṃtared yo hi sa pradhāno bhaviṣyati |

cf. c 12 in 1. 26.

Wer ein Schiff besteigt, bekommt Geld: f6 in 1.85. a 16a = f17:

nāvam ārohayed yas tu labdhvā yaḥ pratibudhyate | pravāsam nirdišet tasya śīghram ca punarāgamaḥ ||

i 24 = 0 20:

nāvam ārohayed yas tu nadīnām ca samuttaret | pravāsam nirdiśe(t) tasya śīghram ca punarāgamam ||

f 49: nāvam ārohayed yas tu haste vīņām pragrhya ca | bhuñjīte rudite yas tu arthalābho bhaved dhruvam ||

n 15: nāvam ārohaņam yaś ca (?) vimānam yaḥ samudvahet | pravāse nirvišet tatra šīghram ca punar-āgamaḥ ||

m 7: āruhya nāvam pratigṛhya vīṇām bhuktvā ruditvā dhruvam arthalābham | ālokya dūrvām kṣata-candanāni | svapneṣv agamyagamanam ca dhanyam ||

cf. f 6 in 1. 85; n 7 liest als pāda cd:
ratheṣu yāneṣu nageṣu yeṣu
sarvārthasiddhiḥ pramadā trivṛddhiḥ ||

n 50 a (ganz verderbt):

muktāphalam svastika-bheri-nādam mṛdaṅga-vīṇā-ratha-toraṇāniḥ

ārohamāņam pratigarja vīņāh yuktā rathamtā vara-mangalārtham ||

soll heißen: wer eine Perle, ein Svastikazeichen, eine Trommel, Laute, Wagen oder Pforte sieht, den Ton einer Trommel hört, (ein Schiff) besteigt, die Laute ergreift oder einen bespannten Wagen sieht, hat Glück. 45. naga-nagara-grāma-vanaiḥ | sahitāṃ bhūmiṃ samudrasaṃvītāṃ ||

uddharati 1) yo bhujābhyām | nīco Spy acireņa sa 2) nṛpaḥ 2) syāt ||

1) AD uttarayati B uttarati 2) C nṛpatiḥ

Wer die ganze, von dem Weltmeere umgürtete Erde samt Bergen, Stüdten, Dörfern und Wüldern mit seinen Armen in die Höhe hebt, wird, selbst wenn er niedriger Abkunft ist, alsbald König.

Wer Beweise übermenschlicher Macht ablegt, erreicht immer das höchste Glück: wenn man, auf einem Elefanten sitzend, das Weltmeer austrinkt (1.53), resp. (wohl nur Variation desselben Gedankens) auf einem weißen Elefanten sitzend, an einem Flußufer Reis genießt (1.30), oder auf einem Palast, Baume oder Felsen Milch genießt (1.43), Sonne und Mond (1.31), die Erde (1.115) verschlingt, auf einem Menschen, Tier, Baum oder Berg den Ozean austrinkt (1.79) oder, nachdem man auf einem Palaste Speise genossen, ihn überschreitet (1.33), so wird man Großkönig oder in anderer Weise vom Schicksal begünstigt.

Wer die Planeten und Fixsterne verfinstert (? lies: grasamāno?), den Lichtstrahl (? lies: marīcim?) im Kreise herumdreht, (oder) Berge entwurzelt, wird König über die ganze Erde (g 15):

grahamāṇo(!) grahāṃs tārāḥ marīcaṃ parivartayet | unmūlayati parvatān rājā bhavati bhūtale ||

Wer die Erde samt Meeren, dem Monde, Indra, Väyu, Agni, Sonne und Flüssen ergreift, hat Glück: AP 68. 2. 1, desgl., wer ein viergliedriges Heer samt lebenden Wesen, Sonnenschirmen und Standarten mit beiden Armen ergreift: AP 68. 2. 2; wer eine Lichterscheinung (ketu) oder die Erde ergreift: ibid., wer die Erde erbeben oder Berge erzittern macht: AP 68. 2. 6; ominös dagegen ist: srotasām haranam (q 11).

Als gutes Omen für einen Kriegszug wird AP 68.3.10—13 eine ganze Reihe von Taten genannt, die ein König im Traume vollbringen kann. Sie geben uns das Verständnis für die Schilderung solcher monströsen Wunderleistungen durch die

Überlegung, daß der orientalische Despot vor "der Besiegung aller 4 Weltengegenden", d. h. einem Kriegszug, sein Kraftbewußtsein wohl soweit schwellen lassen konnte, daß er sich dem Ungeheuerlichsten gewachsen glaubte. Jener Text ist leider so schlecht, daß wir an manchen Stellen den Inhalt mehr raten als übersetzen müssen: Wenn der König Sonne und Mond mit den Händen berührt oder wenn er sie verschlingt, wenn er den Ozean oder einen Fluß mit den Armen umfängt resp. aufhält, über Teiche, Wasserbehälter, Schmutz oder Finsternis sich hinwegsetzt (cf. unten 1, 63, 90). Menschen. Pferde, Berge, Bäume, Häuser und Elefanten umwirft, seinen eigenen Körper leuchten, sterben und alt werden sieht, mit seinen Füßen (?) die Erde samt ihren Städten umwirft, mit Blut (?) beschmiertem Körper sie erbeben macht oder verschlingt, wilde Tiere oder Männer besiegt, einen weißen Kranz im Haare trägt. Tränen vergießt u. dgl., möge er getrost in Feindesland ziehen.

46. mriyate vişena puruşo¹) | yah²) pibati vişam ca³)
nirbhayah puruşah ||
upacīyate⁴) sa bhogai⁵) | rogaih⁶) sa ⁶) tyajyate ⁶)
satyam ||

Die Verse 46—65 sind bei C mit 45—64 numeriert.

1) B puruṣaḥ C sapuruṣaṃ
2) fehlt bei B
3) fehlt bei AD
4) B upavīyate
5) C bhāgaiḥ
6) AD duḥkhaiḥ saṃtyajyate

Wenn jemand an Gift stirbt oder furchtlos Gift trinkt, wird er mit Genüssen überhäuft und frei von Krankheiten.

Die Furcht im Traume ist verboten: 1.113; desgl. der Ekel: 1.34, 37; (Ausnahme: 1.63).

a41: viṣo-'padrava-māṃsasya darśane syāt sukhaṃ dhanaṃ |
Der Anblick von Gift und rohem Fleisch ist günstig:
v 29; der Anblick und die Berührung von Gift bringen Gutes:
AP 68. 2. 16; wessen Körper mit Gift und Blut beschmiert
ist, der erlangt Freude: AP 68. 2. 23.

47. yo raktā-'bhyaktā-'ṅgaḥ | svapne svavivāham ¹) īkṣate dakṣaḥ ²) ||

jagati dhana-dhānya-lakṣmyā 3) | nṛpa-lakṣmīs taṃ 4) samupalakṣayati 4) ||

1) (' vivādam 2) B sadyaḥ 3) B °lakṣmā C-lakṣaḥ-Pāda d lautet bei C: prabhūtayā lakṣ(y)ate lakṣmyā 4) B tam upa lakṣayati

Wer, die Glieder mit Blut gesalbt, im Traume seine eigene Hochzeit sieht, wird ein tüchtiger Mann, und es wendet sieh ihm mitsamt dem Glücke des Geldes und Gutes auf dieser Welt die königliche Würde zu.

D¹ jo raktānem nhālāhotsātā svapnāmta āpalā vivāha jhālā asem pāhato to puruṣa parama dakṣa hoto va yā jagīm dhanadhānya sampattī saha vartamāna rājalakṣmī tyā puruṣāsa abhimukha hotye.

Blut: 1. 37; Hochzeiten weissagen im übrigen Un-

glück: 2. 74.

48. rudhira-dhunīṣu ¹)nimajjanam | athavā pānaṃ ca yasya rudhireṇa || rudhira ²) - srāvo gātrāt ³) | tasya bhṛśaṃ ⁴) bhavati dhana-yrddhih ||

1) C dhuni-nadişu AD dhunişu 2) B rudhirasya 3) BC Sngāt 4) fehlt bei B

Wer in Flüsse von Blut eintaucht oder Blut trinkt, wem Blut vom Körper heralfließt, erfährt sicher Vermögenszunahme.

Blut: 1. 37; Blut bedeutet Geld: Pischel, ZDMG B. 40 S. 118.

Cf. a 36 (= i 43, ähnlich o 39; q 26) Genuß von Blut oder Rauschtrank:

rudhiram pibati yah svapne surām ca yadi vā pibet | brāhmaņo labhate vidyām itaro labhate dhanam ||

n 41 liest statt vā pibet: vā payas.

b 32: surām ca rudhiram svarņam bhuktvā dṛṣṭvā dhanam labhet |

Nach p 11 würde aber der Genuß von Rauschtrank oder Blut Krankheit resp. Tod bedeuten.

Das Erbrechen von Blut bedeutet Unheil, so im Traume

des Kamsa: d 22; desgleichen sein Genuß bei Menschen, die an Blutsturz leiden: k 18; dagegen ist der Anblick von Blut, das Baden in ihm, Genuß von Blut, Rauschtrank, oder Milch heilvoll: h 24f.; wer mit Blut besudelt ist, erlangt Freude: AP 68. 2. 23.

Trinken von Blut: AP 68, 2, 37,

Im Traume der Trijaṭā nach Agnipur. in Adbh. 500 trinkt Rāma viel Blut.

Aus wessen Kopf im Traume Blut herunterfließt, der wird König: Quellen in 1.27. Wer, rings herum mit Blut besudelt, einen "Menschenfresser" (Dämon) mit leuchtendem Körper sieht, hat Glück: v27; das Herabfließen von Blut bedeutet Glück: g4; das Eintauchen in ein Meer von Blut: AP 68.2.5; der Austritt von Blut in die Hand: AP 68.2.18.

- 49. yaḥ svayam abhighātayati | svapne yasyā 'bhighātyate') ca śiraḥ || labhate kanaka-sahasraṃ | sa bhūmi') - bhogāṃś ca bhūmipateḥ ||
- 1) A <sup>o</sup>ghātate C yasyāpighā <sup>o</sup> D yasyābhihanyate 2) BC bhūri-<sup>o</sup>

Wer im Traume sein eigenes Haupt zerschmettert oder wem es zerschmettert wird, erlangt 1000 Goldstücke und die Landesherrschaft eines Königs.

Inhaltlich gleich 1. 27; auch hier spielt das dabei fließende Blut (s. 1. 48) wohl die Hauptrolle.

- 50. yasmin vā ¹) tasmin ¹) vā ¹) | nija-jihvā-'greṇa ¹) likhati yat ²) kim api || māṇḍaliko bhuvi labhate | rājyaṃ śeṣas tu khalu ³) lakṣmīm ³) ||
- 1) C vānyasmin vā yo jihvāº 2) B yaḥ 3) C bhuvi lakṣmī

Wenn jemand mit seiner Zungenspitze irgendwie an irgendeinem Gegenstande leckt, so erlangt er, wenn er Provinzbeherrscher ist, die Königsherrschaft über die Erde, sonst aber Reichtum.

Cf. 1. 29.

51. yā nārī narabhāvam | nārībhāvam naro Spi yo labhate || tau vardhete sārdham | kuṭumba - vṛddhyā sahaja-vṛddhyā ¹) ||

Die Lesung von C ist offenbar mißverständlich und verderbt: nārī paranaralābhaṃ naro Spi yo yoṣitaṃ parāṃ labhate || tau varddhaṃ kutumba-vṛddhyā mahā-vṛddhyā |

1) B buddhyā

Wenn eine Frau (im Traume) zu einem Mann oder ein Mann zu einer Frau wird, so nehmen sie gemeinschaftlich an Hauswesen und eigener Wohlfahrt zu.

Die Vertauschung der Lebensalter aber soll Unglück bringen: 2.138.

Nach h 10; s 10 bringt die (geschlechtliche) Vereinigung von Mädchen (mit einander) und Männern (mit einander) Verderben; nach r der geschlechtliche Verkehr von Männern untereinander (purusānām maithunam) Unheil.

Diese Strophe muß als inhaltlich höchst eigenartig gelten, da jede Abweichung vom Normalzustande als ominös betrachtet zu werden pflegt. Adbh. 516 zitiert jyotih-paräśaraviṣṇudharmottarayoh:

prakṛter vikṛtir nṛṇām buddhī-'ndriya-śarīrajā | akasmād dṛśyate yeṣām teṣām maraṇam ādiśet ||

Speziell die geschlechtliche Perversität gilt als verhängnisvoll. Sie wird unter dem Bilde von Kuh und Pflug, die sich verwirren (d. h.: die ihre Rollen tauschen), aufgefaßt; es ist schon dem Veda ein böses Vorzeichen, wenn eine Kuh an der anderen oder ein Zugtier an der Kuh saugt: Kauś. 114. 1: atha yatrai "tad dhenur dhenum dhayati... ibid. 113. 1: atha yatrai "tad anadvān dhenum dhayati... oder wenn überdies eine Kuh an einem Zugstier oder zwei Zugstiere aneinander (so auch Par. 70 b. 12. 1) saugen: s. Kaṭhaśruti in Adbh. 723: yatra... dhenur dhenum pibati(!) anadvāham dhenur vā pibati vatsatarīm gauh pibati vṛṣabhāv anyonyam pibato...; desgl. ist, vielleicht nach altem Aberglauben der Landleute (aer aus dem Springen, Knirschen und Krachen des Pfluges (s. Vaijavaya bei Adbh. 472) sowie aus dessen Beschädigung oder Beschmutzung durch harte Lehmklumpen (Kaṭhaśruti in

Adbh. 725) Omina entnimmt), die Verwirrung der Schwänze zweier Rinder (wenn Matsyap. 236, 4 nicht vielmehr langalasamghas zu lesen ist; cf. unten 2.15) oder zweier Pflüge miteinander (Par. 64. 3. 6), vor allem aber von Pflug und Rind ominös; (Adbh. 471 zitiert Matsyapurana-Visnudharmottarayoh: gayām lāngala-samgas ca . . .: ibid. Brh. S.: go-lāngalayoh sange . . . . śastrabhayam), denn diese ist das Abbild der menschlichen Perversion: Unglück gibt es, wenn Rind und Pflug sich verwirren oder ein Weib an dem anderen saugt (Par. 70 b. 3, 1), deshalb auch, wenn Frauen sich an ihren Gatten oder umgekehrt ehelich vergehen (Adbh. 485 zitiert Mahabh, musalaparvani vrsniksava-nimittam) oder wenn Frauen sich wie Männer oder umgekehrt gebärden (Mahäbh., gadāparvani pāndava-sibira-ksaya-nimittam nach Adbh. 485); vgl. auch Parāśara in Adbh. 706: ādhānam anyonyam ca strīnām paracakrāgamāya.

52. āruhya matta-kariṇam | dehinam anyaṃ ca yudhyate yudhi¹) yaḥ ||
yadi²) jāyate na bhīto³) | bhaved dhruvaṃ tasya
dhana-lābhah ||

1) AD yadi 2) (' yudhi 4) (' bhītir

Wer auf einem brünstigen Elefanten oder anderem Lebewesen einen Kampf liefert, dem ist, wenn er dabei nicht furchtsam wird, Geld sicher.

Bedeutung des Elefanten als Reittieres: 1. 150, cf. speziell 1. 94; Bedeutung des Kampfes: 2. 147. Der Träumer darf nicht ängstlich sein: 1. 46.

AP 68. 2. 28 gehört wohl hierher, obgleich dieser und der folgende Vers sicherlich korrumpiert sind.

53. yaḥ sindhuram ¹) adhirūḍho | mṛnmayam api pibati ²) toyadhim agādhaṃ || yo budhyeta ³) tathaiva ³) na | mithya ⁴) pṛthivīpatiḥ ⁵) sa syāt ||

1) C siṃham 2) fehlt bei A; C tarati 3) AD yudhyeta caiva
4) AD bhamichā 5) ABD pṛthyti

Wer, nachdem er einen, selbst aus Lehm gefertigten, Elefanten bestiegen hat, das unergründliche Meer trinkt, und dann erwacht, (dürfte) nicht vergeblich (geträumt haben): er wird dann Fürst.

Besteigen von Tieren: 2.89; das Austrinken des Weltmeeres: 1.79.90; König-werden: 1.150; Krafttaten: 1.45.

Das Austrinken des Meeres: b 18 zu 1. 37.

54. pārthiva iti yaḥ ¹) prathitaḥ ¹) | prathamaṃ cauras tato dhanaṃ ²) paścāt ²) || dhruvam anusarati svapne | sa budhyate ³) prājyarājyāya ||

1) AD yatradhitaḥ 2) AD vanaṃ paścāt C dhanapat syāt 3) B yujyate

Wenn ein Mensch im Traume erst als Fürst gepriesen wird, dann hernach heftig als Dieb dem Gelde nachläuft, so erwacht der Betreffende zu Nachkommenschaft und Königsherrschaft.

Fürst-werden: 1, 150.

55. mūtra-purīṣaiḥ¹) puruṣaḥ | svapne yaḥ svapiti lipta-sarvāṅgaḥ || madhye śmaśānam abhayaḥ²) | prāpnoti sa³) rājya-rāṣṭra-phalam³) ||

1) C purīse C liest als Pāda b: svapne 5pi yaḥ pibati sarvāṅgaiḥ || 2) AD abhayaṃ 3) AD sāmrājya-rā° C sa rāṣṭra-rājya-°

Wenn ein Mensch, mit Harn und Kot an allen Gliedern besudelt, mitten auf einer Leichenstätte furchtlos im Traume schläft, so erlangt er Königsherrschaft und Reich.

Furchtlosigkeit Bedingung: 1. 46; Kot: 1. 34; Leichenstätte: 2. 40; Schlafen im Traume: 2. 101.

Als Akrūra sich selbst mit dem Kot von Würmern besudelt sah, war dies für ihn ein glückliches Omen: c 13 in 1.73; cf. a 7 zu 1.79; q 5; Befleckung durch Kot bringt Glück: v 28; g 9 in 1.84.

56. yo yāti diśam udīcīm ¹)| prācīm vā gaura-go-yute ²) yāne ²) || adhirūdho jāgartti ca ³) | bāḍhaṃ ³) tasyā ʾrthalābhaḥ syāt ||

1) C uttarīyām

2) AC otam yanam

3) C vivādam

Wer auf einem von Büffeln oder Rindern gezogenen Wagen sitzend nach Norden oder Osten zu zieht und dann (sofort) erwacht, erlangt sicherlich Reichtum.

Die Himmelsrichtung der Fahrtbewegung von Bedeutung: 1. 74; Büffel und Rinder als Zugtiere im allg. verderblich: 2. 15, 85; — (man beachte hier wie überall die Verheißung des Reichtums: Geld, Mädchen mit Geld usw. (s. 2. 4)). Rinder im allg.: 2. 15.

Der Zug nach Nordosten bedeutet ohnehin schon Glück: v30; diesen Glauben kennt bereits der Veda. Die Götter haben im Norden, die Menschen im Osten ihre Glücksgegend. Deshalb ist der Nordosten die gemeinschaftliche Himmelsrichtung beider: Sat. Brähm. 6. 4. 4. 22.

57. anga-pratyanga-yutā | nakha 1)-roma-vivarjitā tanur 2)
yasya ||
vṛddhiṃ 3) sameti 4) taṃ naram | anusarati kalatram 5)
iva laksmīh ||

1) AD nava-° 2) B tanūr 3) C °ddhiḥ 4) D prāptā 4) C svakala°

Wessen Körper samt seinen Gliedern und Nebengliedern mit Ausnahme von Nägeln und Haaren zunimmt, — einem solchen Menschen folgt die Göttin des Glückes wie ihrem Geliebten.

Nägel und Haare gelten als Abfallstoffe und deshalb als verwerflich. Daher bringt auch ihr Abschneiden großes Elend (cf. 2. 128; 2. 8) und die Erscheinung eines Mannes (2. 75) oder einer Frau (2. 65) mit langen Nägeln und Haaren oder verworrenen Haaren (2. 66) Unglück; ominös ist auch das fliegende (2. 37), aufgelöste (2. 67) Haar und der Kahlkopf (2. 51, 90), sowie der Genuß der herausgerissenen Nägel (2. 128).

Nach v 13 bedeutet angavrddhi (das Größerwerden oder die quantitative Zunahme?) der Glieder: Glück. — Monströse Vermehrung des Kopfes und der Arme bringt häusliches Glück (wohl so zu fassen):

g 10: nānā-śiro-bāhunā ca gṛhasthām kurute śriyam | Religionsgeschichtliche Versuche u. Vorarbeiten XI, 4. Nach g 18 bringt der Empfang oder Anblick schöngestalteter Glieder Glück:

aṅgānāṃ ca surūpāṇāṃ lābho darśanam eva ca | desgl. Vielarmigkeit (h 20), und Vielköpfigkeit (h 21); monströse Vermehrung der Glieder und des Kopfes: AP 72. 2. 7.

Haare bedeuten Verderben: w3; Adbh. 507 in 1. 150. Wachstum der Barthaare und Nägel ist ominös: AP 68.2.46.

Monströse Vermehrung von Gliedmaßen: Hauptstelle AP 72. 6. 2—5; (solche Omina beziehen sich meist auf Monarchie und Reich, kaum auf einzelne Persönlichkeiten; sie bringen stets Unglück; hier steht der Traumaberglaube also zur übrigen Mantik in diametralem Gegensatze).

Viele monströse Wesen tragen nur ein en Kopf: AP 72. 6. 2. Ein Wesen zeigt zwei Köpfe: AP 72. 6. 2; 69. 2. 3; 70b. 4. 4; 71. 6. 4; viele Köpfe: 70b. 4. 4.

Ein Wesen hat zu viele Hände und Füße: AP 64.3.2; zu viele Finger: AP 69.2.1; ein sonst vierbeiniges Wesen fünf Beine: A. Weber, Om. u. Port. § 12; zu viele Zähne (sie stehen ihm in doppelter Reihe): AP 69.2.2; doppelte Nase: AP 69.2.3; doppelten Mund: AP 72.6.2 in der Fassung des Adbh. 564; zu viele Augen: AP 64.3.2; drei Augen: AP 69.2.3; vier Augen: AP 71.6.4; zu viel oder zu wenig Glieder: AP 72.6.3; 69.3.2; 70 b. 10.3; 71.6.4; A. Weber, Omina und Portenta § 11; cf. AP 71. 19.4; Manu 4. 141; 11.50.

Ein Haustier wird entartet und mißgestaltig geboren: AP 72. 6. 3; 69. 3. 2.

Das gleiche ist bei einer menschlichen Neugeburt der Fall: AP 72. 6. 3; cf. 71. 19. 4; 69. 3. 2; diese ist unförmig: AP 72. 6. 4; oder unharmonisch gebaut: ibid. Ein Wesen wird als bloßer Rumpf geboren: AP 72. 6. 2; als menschenähnlicher Rumpf: AP 70 b. 10. 3; (das Spuken von rumpfgestaltigen Wesen: AP 70 c. 32. 24). Einem Wesen fehlen Hände und Füße: AP 72. 6. 2; fehlen die Hände: AP 72. 3. 5; 69. 2. 3; Glieder: AP 70 b. 10. 3; Nase: AP 72. 6. 4; Lippen: AP 72. 6. 4; Augen: AP 72. 6. 5; Finger (resp. hat zu wenig F.): AP 69. 2. 1; hat nur ein Auge: AP 69. 2. 3.

Menschen werden in der Mantik mit Zähnen, aber

ohne Gliedmaßen, geboren, Huftiere ohne Hufe (Saun. Kār. Bl. 69b):

manuṣyā dantasahitā jāyante Spi na cā 'ṅgakāḥ | ajāś ca mahiṣī gāvaḥ kharo-'ṣṭrā-''dyā viśeṣataḥ || vikhurā yatra jāyante kaṃṭakāś cas(!) tathaiva ca | hīnāṅgāni ca sūyante adhikāṅgāni vai tathā ||

Nach Mārk. Pur. 34. 47 soll man nicht mit Menschen verkehren, die zu viel oder zu wenig Glieder haben. Im Varāh. Pur. ed. Bibl. Ind. p. 673 Adhyāy. 136 Vers 1—2 sagt Varāha: wer die mir geweihte Fackel berührt, wird als aussätziger Cāṇḍāla mit zu vielen Gliedern (kuṣṭhī gātrapariplutaḥ cāṇḍālaḥ) wiedergeboren.

- 58. yaḥ pātayati niketaṃ | svapne dvāraṃ ca tasya vivṛṇoti ||
  vyasanāt pramucyate Ssau¹) | tvaritaṃ prāpnoti dhanadhānvam ||
- 1) AD sa; C liest als Pāda d: tvaritam dhanyo tidhanadhānyaih

Wer im Traume sein Haus einstürzen macht oder dessen Türe öffnet, wird schleunigst von Mißgeschick befreit und erlangt Geld und Gut.

Haus: 2. 14.

Wer aber ein fallendes Haus oder einen niederstürzenden Berg sieht, erleidet Unglück: e 33; cf. aber 2.14. Schließen der Tür: cf. AP 68. 2. 29.

Ominös ist es, wenn die Tür sich ohne (äußere) Ursache öffnet oder schließt: Matsyapur. in Adbh. 459:

> svayam udghāţite dvāre unmādo grha-vāsinām | svayam vā'pihite vindyāt kulanāśam vicakṣanaḥ ||

59. jāgartti yas tu sa¹)-tamasi¹) | dhenum dhanur upānahau²) labdhvā³) || padavīm davīyasīm api | gatvā sa tvaritam āyāti ||

Text verderbt. Pāda b hat in unserer Lesart 16 Moren.

1) BC sitam asita-° 2) BC °ham A °ha 3) C dṛṣṭyā Pāda cd lauten nach C: labdhyā padavīyasīm api sa tu yātas tvari°. Wer aber, nachdem er eine Kuh (?), einen Bogen oder Schuhe bekommen hat, (noch) in der Finsternis (?? aus dem Traume) erwacht, kehrt, selbst wenn er einen überaus weiten Weg gemacht hat, schleunigst zurück.

Zu sa-tamasi, wenn richtig, etwa kāle zu ergänzen, davīvas cf. 2. 60. Rind: 2. 15; Schuhe: 2. 5.

i 23 (korrupt):

upānaha tu yo datte labdhā prativibudhyate | a(m)bhito nirmalam dīrgha(m)m adhvānam tasya nirdiset || cf. a 16 = f 16 = n 14 = q 28:

pādako-'pānaha-chattram labdhvā yaḥ pratibudhyate | agne(!) nirgatam tīkṣṇam ca adhvānam tasya nirdiśet || (f in pāda c: asim ca nirmalam carma n 14: avasyam nirmalam tīkṣṇam q in pāda cd: asim vimalam tīkṣṇam sā 'dhvannam tasya nirdiśet ||

b 24: chattram vā pādukām vāpi labdhvā 'dhvānam ca gachati | asim ca nirmalam tīkṣṇam tat tathaiva bhaviṣyati ||

Nach Parāśara in Adbh. 503 (s. hierzu in 1. 121) bedeuten Stricke usw. einen Weg (cf. aber 2. 136); — Schuhe: ihr Anblick und ihr Ergreifen: AP 68. 2. 42 (Text und Stellung des Verses kaum richtig).

60. pānam 1) apānena 1) naraḥ | pibati nibaddho 2) vimucyate 3) yadi vā || viprasya somapānaṃ | śeṣasya dhana-rddhi-siddhiḥ 4) syāt ||

1) C namapanena 2) C na baddho 3) BC 5pi mucyate 4) AD dhanasiddhi-siddhi(h).

Wenn ein Mann ein Getränk von einer Flüssigkeit, die nicht getrunken werden darf, zu sich nimmt, oder, wenn er gefesselt ist, wieder loskommt, so bedeutet dies für ihn, wenn er Priester ist, Somatrank, anderenfalls aber soll der Erfolg in Geld und Wohlstand bestehen.

Die Einnahme von Speise im Traume spielt eine große Rolle. Es wird als genossen erwähnt: Fleisch (1. 36), Milch mit Reis (1. 96), Öl (2. 31), Reiß (1. 96), Rauschtrank (1. 36), Blut (1. 48), Kot (1. 34 cf. aber 2. 32), verbotene Speisen und Getränke (1. 113), Gift (1. 46), schädliche (2. 114—129) und nützliche (1. 139—146) Pflanzen; ominös ist: das Essen beim Manenopfer, bei Hochzeit usw. (2. 47); auf einem Bergfelsen (? 2. 48), einer Leichenbrandstätte (2. 48); günstig die Einnahme von Speise auf erhöhtem Standort: 1. 30, 33.

Fesselung: cf. 1. 61.

Genuß von Speisen im allg. weissagt Gutes: f6 in 1.85; f49 in 1.44; w 13; soll aber nach g 13 Unglück bedeuten: ruditam bhaksyasamprāptau (Text unsicher); cf. AP 68.4.2.

Bis zur Unverständlichkeit korrumpiert (i 46):

devatā-sṛga-prāse mahākāmam bhunkte svapne Srthasiddhidam; vgl. auch Album Kern, p 115 ff. (zu Caland, ZDMG 56, 556).

61. ājānu-nibiḍa-nigaḍair | yo bhuja-bandhena vāpi ¹) badhyeta ¹) ||
bhavati ²) sutas ²) tasya punaḥ ³) | padaṃ ⁴) pratiṣṭhā²py ⁵) akaṣṭena ||

1) B vābhibadhyeta C vāpi budhyeta 3) C pumah 4) AD pada C padaḥ 2) AD prabhavati tu 5) AD° sthātha

Sollte einer mit festen, bis zu den Knieen reichenden Banden oder Armfesseln gebunden werden, so erlangt er einen Sohn, soziale Stellung und Position ohne Mühe.

Wer dagegen sich selbst fesselt, hat Unglück zu erwarten: 2. 10; cf. 1. 60.

cf. a 28: nigadair yas tu vadhyet (!) (1: badhyeta) bahau pāśena vā punaḥ |

putro vā jāyate tasya pratiṣṭhā vā vinirdiśet || b27<sup>cd</sup>: svapne yo nigaḍair baddhaḥ pratiṣṭhāṃ putram ālabhet || g 13: rājyaṃ nigaḍabandhane.

i 42 (verderbte Fassung von a 28): nigadai yas tu vadhena vāyupāsena putrakī | vaddhavā jāyate tasya pṛthivyāṃ cāpi nirdiset ||

m 17 (= 0 38; q 23):

nigadair badhyate yas tu bāhupāsena vā punah | putro vā jāyate tasya pratisthām ca vinirdiset ||

Cf. m 25 in 1. 94; AP 68. 2. 28 (Text kaum richtig), vgl. aber AP 68. 5. 4; n 30 liest Pāda ab: nigadair yo pi vaddhas tu bahudhāsena yo punaḥ | . . . .

62. yo nagaram antrais tantrair | grāmam vā veṣṭayet svayam svapne || nagare vasudhā-'dhipatir | grāme vā bhavati māṇḍa-likah 1) ||

B liest als Pāda a: yo nagaram tantrair AD: yo naram antra-tantrair.

1) C maṇḍalādhipati(ḥ) B maṇḍalikaḥ

Die Variante nagaram ist der Antithese zu grämam wegen vorgezogen, muß aber metri causa zweisilbig gelesen werden. Ihre Berechtigung ergibt sich auch aus den Parallelen, die den merkwürdigen Vers selbst kaum mehr verstanden zu haben scheinen.

Wer im Traume mit seinen Eingeweiden als mit Zaubermitteln eine Stadt oder ein Dorf umgarnt, wird in der Stadt Fürst, im Dorf Provinzoberhaupt.

Vgl.: tantubhih svapne yo vapuṣah pariveṣam kurute: unten 2, 10.

q31: agninā vestito yo vai nagare spi grhe spi vā | grhe māṇḍaliko rājā nagare pārthivo bhavet ||

i 53: a(m)trāṇi veṣṭiyed (!) yas tu grāmam nagaram eva ca | grāmam (!) maṇḍalalābhas tu nagare pārthivo bhavet ||

o 46 (rekonstr.):

antrāṇi veṣṭayanti(?) tu grāmam nagaram eva ca | grāme maṇḍalalābhas tu nagare pārthivo bhavet ||

cf. a 25: antraiś cestayate yas tu grāmam vā nagaram prati | grāme maṇḍala-svāmī syān nagare nāyako bhavet |

a 33: yasyā 'ntarāṇi vidhyante grāme vā nagare Spi vā | grāme māṇḍaliko rājā nagare pārthivo bhavet ||

f15: lābham śatasahasram vā labhate śirobhakṣaṇe | antrāṇi ye prapaśyanti grāme Spi nagare Spi ca ||

f37: antrair vestavate . . . grāme māndaliko jñeyo . . .

r nach Matsyapur. Viṣṇupur. Viṣṇudharm.: es bringt Glück: antrair viceṣṭanaṃ bhūmau; ebenso bei h 25 nach Adbh. S.

63. nimnāt kūpāt 1) toyād 1) | gartād 1) adhirohati 1) sthalīm bhītaḥ || diṣṭyā sumedhayā 2) yaḥ 3) | saṃvardhayati 4) vividhadhānyena 5) ||

1) AD kūpā toyād gata-dīdhiti rohati; C kūpatoyād garttodadhirohati B toyād gartāt kūpād adhirohati 2) ACD same<sup>9</sup> 3) BC vā 4) B samedhati C samedhatam, sa vardhate wäre metrisch korrekt. 5) C onyeşu

Wer aus einer Vertiefung, einer Grube, einem Wasser oder einer Höhlung voller Furcht zur Erdoberfläche durch weise Schicksalsfügung emporsteigt, — einen solchen läßt (der Traum) an mannigfachen Glücksgütern zunehmen.

Cf. 1. 30.

Nach v 30 bringt Glück: das Entkommen aus einer Bedrängnis (sambādhān niḥsrtiḥ).

Wer aber ins Wasser geht und nicht wieder herauskommt, stirbt: Lingapur. in Adbh. 509.

64. khādanti veṣṭayanti ca | yam svapne maśaka-makṣikā-daṃśāḥ ||

prāpnoti yoşitam 1) api sa | yoşito 2) vittam acirena ||

AD lesen: vestayanti svapne maśakāś ca makṣiº. 1) AD proṣitām B proṣitam 2) AD yoṣitam

Text unsicher.

Wen im Traume Mücken, Bienen, Bremsen stechen oder umzingeln, der bekommt eine Frau und auch das Vermögen der Frau in kurzem; oder mit AB, wobei aber die 12te More nicht mit dem Wortende zusammenfällt: . . . . erlangt eine Frau, selbst wenn sie in die Ferne gereist ist, und Vermögen.

Cf. 2. 11.

a 50: maśakā makṣikā vāpi svādante veṣṭayanti ca | prāpya svapnam ca yo (budhyed dhruvam sa) labhate phalam ||

ebenso (korrumpiert) f 47:

maśakair makṣakair daṃśair adanti veṣṭayanti ca | svapnānte labhate puṇṣāṃ śrīlābhaṃ ca bhaved dhruvaṃ ||

i 15: maśikā makṣikā daṃśau(!) svaṃdaṃte(!) veṣṭayanti ca ] svapnāṃte puruṣaṃ ye tuḥ(!) sa trāsaṃ labhate naraḥ ||

1: damsāh; svadante; yam tu.

n 49 (korrupt):

makṣakā masakā daṃśakāḥ khādayaṃn veṣṭiyaṃti ca | svapnāṃte caiva dṛśyante striyaṃ mitra-dhanaṃ labhet || o 13 (verderbt):

masakair mahişair damsaih svādrte vestayanti ca | svapnānte puruso yas ca samtāpam labhate dhruvam ||

Bienenstich bringt Glück: k 27; AP 68. 2. 39: kriminatvam bhaved dhanyam; p 18: Wen ein Blutegel, eine Biene, eine Schlange, eine Bremse sticht, wird, wenn er krank war, gesund; wenn er gesund ist, bekommt er Geld.

65. saritaļı sarāmsi kamalān 1) | udyānān 2) parvatāms 3) tathā 3) saudhān 3) || yaḥ śokārttaḥ 4) paśyati | śokena sa mucyate tvaritam ||

1) AD<sup>o</sup> lāny 2) C adyānam 3) C parvatāt saudh<mark>āt</mark> 4) AD kopārtaḥ

Wer, von Schmerz gequält, Flüsse, Teiche, Lotusblüten, Lustgärten, Gebirge und Paläste erblickt, der wird schnell von Schmerz befreit.

Flüsse und Teiche: 1.30; — Lotus: im Traume der Phlegmatiker: 1.10; das Tragen von Lotusblüten: 1.67, 93; Frau mit Lotus: 1.67; der Anblick eines Lotusteiches: 1.131; das Ruhen auf einem Lotusblatte: 1.38; alles Dunkle bedeutet Unglück mit Ausnahme des blauen Lotus: 1.150 (so nach den Lesungen von AD; nach Pischel ZDMG 40.118 wird im Uttarakāmikatantra fol. 68b alles Rote als ungünstig bezeichnet mit Ausnahme von Blut, der Lotusblüte, der Blüte der butea frondosa und dem roten Sandel). Verhängnisvoll ist nur der Genuß von Lotus-ähnlichen Wasserpflanzen aller Arten: 2.130. — Lusthaine: 1.100; Berge: 1.136; Häuser: 2.14.

Der Lotus spielt in der indischen Religionsgeschichte namentlich als kosmogone Macht — aus ihm entspringen Götter, vor allen Brahman; sie ruhen auf ihm; Laksmī trägt ihn in der Hand — wie kulturell — die Knolle wird genossen;

die Faser vielseitig verwendet — und ästhetisch — Lotus und Lotusteiche als Inbegriff der Schönheit; die Blüte ornamental benutzt — eine außerordentliche Rolle. An betung des Lotus als solchen: s. Jones bei Craufurd p. 151.¹ Die Farben des Lotus sind weiß, gelb, rot und blau. Der rote L. duftet am meisten: Craufurd 149 f. Abbildungen des blauen Lotus: Griffiths, Ajantâ, fig. 61; des roten und weißen L.: ibid. fig. 62. Nelumbium speciosum: ibid. fig. 63.

Lotus: wer ihn erblickt, gewinnt Geld: f8; f12 in 1.120; i17 in 1.79; m13 in 1.120; der weiße Lotus bringt Glück: f48 in 2.52; der blaue Lotus Geld: i14; m19 (abweichende Variante zu a 9 in 1.144 a); verhängnisvoll aber ist der Erwerb von Rubinen (?padmaloha—°rāga?): h4: arjanam padmalohānām.

Nach AP 68. 2. 49 (Text kaum richtig) brächte die Ermüdung beim Spiel mit Lotuspflanzen und Wassergefäßen Unheil.

Der Empfang von Wasser schafft Gelingen und langes Leben: f46 in 2.59; klares Wasser: s. w1 in 1.70; k23; AP 68. 2.20: o10 in 1.131; dagegen ein trockenes Flußbett Unglück: Adbh. S. 507 in 1.150.

Anblick eines Teiches als günstiges Omen: c 10; eines klaren Teiches ("śuklam ca sārasam" [drṣṭvā]): c 15; v 26; cf. f52:

vāpī-kūpa-tadāgādi grāmam nagaram eva ca | yas tu paśyati svapnānte vighnam(?) tasya vinirdišet ||

Cf. g 17 in 1. 116; i 58:

vāpī-kūpa-tadāgāni nyagrodho grāmam eva ca | yadi paśyati svapnānte maṅgalāni mahotsavaḥ ||

o 51 wie f 52, jedoch pāda d: nityam kalaham eva ca | maṅgalāni mahātsavaḥ (?!).

Anblick von Häusern: b 20 in 1. 121; b 45 in 1. 131. Gebirge: das Gelangen zu ihnen(?): g 17 in 1. 116.

Wer den (heiligen) Himavant-, Kailāsa-, Kedāra-Berg schneeüberzogen erblickt, . . . (Schluß falsch) i 67:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Veneration for the Lotos continues to exist in Hindustan, Tibet, and Nepaul, as powerfully now as in ancient times... Dem l. c. gegebenen Bericht von Jones entspringt wohl direkt oder indirekt H. Heines: "Und schöne, fromme Menschen vor Lotusblumen knien."

himavantam ca kailāsam kedāram himacūr(n)itam | yadi pasyati svapnāmte pi rākṣasa-gāminah ||

o 61: himavantam ca kailāsam kedāram himapūritam | yadi paśyati svapnānte pitara(ḥ) kṣayagāminaḥ ||

65a). dhanadhānyair utsangah | phalaih 1) prasūnais ca pūryate varyaih 2) || yasya svapne niyatam | sa prāpnoti sriyam mahatīm ||

Diese Strophe fehlt bei AD; bei C als 65, bei B als 66 gezählt. Hierdurch verschieben sich die Nummern von B: 65 a-92 = B 66-93.

1) C phala-° 2) C vā yaiḥ

Wessen Schoß im Traume mit Geld und Gut, mit auserwählten Früchten und Blüten angefüllt wird, der erlangt sicher großes Glück.

Cf. 2, 59; 1, 39.

Cf. a 13 = f 12 (cf. 1. 129) phalam . . . svapne tathā dhanam . . . yo labhate . . . tasya punyaphalo-'dayah; cf. 1. 76, 124.

Blumen als Geschenk eines Brahmanen bedeuten Glück: b44, 49 in 1. 107; desgl. Blumenkränze:

b 51: muktāhāram puṣpamālyam candanam ca labhed dhruvam | svapne dadāti vipras ca tasya śrīḥ sarvatomukhī ||

Blumen, Blätter und Früchte bedeuten Glück: f46; o10.

66. sphītam 1) phalam prasūnam | raktam vā dhruvam 2) dīyate 2) yasya 3) || kanakasya bhavati lābhaḥ | su-padmarāgasya 4) vā tasya 5) ||

1) B pītam C pītah 2) A 4) C suparvarāgasya 5) A

2) A diyete dhruvam 3) ACD yeşam 5) ACD tesam

In wessen Schoß im Traume eine saftige Frucht oder rote Blüte gegeben werden, der empfängt Gold oder einen schönen Rubin.

Variation des vorigen Verses.

Blühende Bäume und frische Früchte bedeuten Glück: 2. 59; rote Blüten dagegen meist Unheil: 2. 25. Im obigen

Verse ist die Phantasie mit dem Kompilator durchgegangen, der an die rote Traumerscheinung den roten Edelstein als Erfüllung knüpfte.

67. paśyati sa-kelikamalām ¹) | yaḥ śuci-sicayo-'ttarām nārīm || lakṣmī ²) sarasvatī ³) vā|tasya prakaṭībhayati niyatam ||

Wer eine mit einem weißen Gewande bekleidete Frau sieht, die tändelnd eine Lotusblüte trägt, — einem solchen offenbart sich sicherlich die Göttin des Reichtums oder der Weisheit,

Lediglich eine jüngere Variation des folgenden Verses. Weiße Gewänder bei einer Frau: 2.4; Männliche Wesen als Traumerscheinungen und das Halten von Lotusblüten: 1.93.

Weiß gekleidete Frau mit weißen Blüten: q7 in 1.83. Aber auch in der Hand von Unheildämonen findet sich die tändelnd getragene Lotusblüte. Eine dem Kamsa fluchende, dessen Haus verlassende, erzürnte dämonische Frau, die mit Mennigsaft geschmückt ist, trägt sie spielend in der Hand: d16.

68. śubhrā-'ṅgarāga-maṇḍana-vasanaṃ dadhatī sayauvanā')
yuvatī'') ||
yaṃ parirabhate bhavati | śrīs tasya sakhr'') 'va'')
sarvato Sbhimukhī ||

1) C su<sup>o</sup> 2) C otih 3) C sukhāt

Wen eine schöne junge Frau umarmt, die mit weißen Salben geschmückt ist und ein weißes Kleid trägt, einem solchen ist die Glücksgöttin immer wie eine Freundin zugewandt.

So nach A¹: aṃgāvara śubhra ābharaṇaṃnī maṃḍita va śubhra vastrayukta va . . . . und nach D¹: śubhra ābharaṇāṃnīṃ maṃḍita va śubhra vastrayukta va; — śubhra nach Mol. = white.

Cf. 1. 67; cf. a 54; ähnlich f 20; i 30; o 32; q 27:
suklāmbara-dharā nārī sukla-gandhā-'nulepanā |
älingane maithune vā brahmahatyām vyapo-''hati ||
sowie die ganz fragmentarische Stelle a 48:

śuklāmbara-śveta-patāka-yuktam tasyā 'rthalābho bahuputra-yuktam ||

b 35: śuklāmbaradharā nāryaḥ śuklamālānulepanāḥ | samāśliṣyanti yaṃ svapne tasya śrīḥ sarvataḥ sukhaṃ || nach b 58 (v l) würde selbst eine Frau mit gelbem Gewande Glück bringen (was 2.64 widerspricht):

śukla-pītā-'mbara-dharā ratnabhūṣana-bhūṣitā | yasya tuṣṭā bhavet svapne sa bhavet kavipaṇḍitaḥ ||

m 29: yaḥ śvetavastrām ramaṇīm suramyām | svapne samālingati vā manuṣyaḥ || tasya pravarṣāt kamalā sukham ca | suratnalābham ca gado (!) — vināśam ||

tasya pravarṣāt offenbar statt: <sup>o</sup>rṣet: die Glücksgöttin dürfte ihm herabregnen . . .; — weiße Frauen: AP 68. 2. 21.

Die Umarmung durch schöne Frauen schlechthin bedeutet Glück: s 33.

- 69. karņe kuņḍala yugalam 1) | muktāhāro gale śirasi mukuṭam || yasyā'ṅgadam bhujayuge | mahīm mahīyānt 2) sa 2) pālayati 3) ||
- 1) AD <sup>6</sup>-yugulan Als Pāda c liest C: yasyā'ngapauruṣābhujayugam | 2) C mahī na B mahīvān sa 3) B mālayati

Wer (im Traum) ein paar Ringe im Ohr, am Halse eine Perlenschnur, auf dem Haupt ein Diadem, an den Armen ein Geschmeide (trägt), der beschützt die Erde als großer Mann.

Zu mahīyānt cf. 2. 86.

Cf. 1. 95; Perlen bedeuten Glück: 1. 114.

Cf. c6 in 2. 91; c8 in 2. 4.

70. śubhrā-'mbaratā 1) śocana 2) - rodana 3) - paridevanāni 4) maranam vā ||

## yasya 5) svapne sa 6) sukham 6) | labhate khalu sarvato-Sbhimukham ||

1) C °tām 2) C śobhana 3) AD rocana C rodanam api 4) C parivedanāni 5) C yaḥ 6) AD sumukham

Wer im Traume weiße Kleider trägt, trauert, weint, wehklagt, oder stirbt, erfährt überall gegenwärtiges Glück.

śubhra A<sup>1</sup> D<sup>1</sup>: atiśubhra. Weiße Kleider: 1. 30; umgekehrt bringt Lachen Trauer: 2. 43. —

Als Akrūra sich selbst weinend und irre sah, war dies für ihn ein gutes Omen: c13 in 1.73; Weinen und Sterben bedeutet Glück: a7 in 1.79; Weinen: f49 in 1.44; v31; AP 68. 2.16; s32; wer von Schmerz gequält ist, erlangt Zufriedenheit; wer stirbt, langes Leben: AP 68. 2.25.

Wer dagegen, von seinen Verwandten umgeben, beweint wird, erlangt Mitleid: AP 68. 2. 24.

Tragen von weißen Kleidern: v28; weiße Kleider usw. bringen Glück: Agnipur. 84.2; h21; i17 in 1.79; k24; der Vers w1:

sitavastram prasannāmbhah phalī vṛkṣo nabho Smalam | ausadhāni ca yuktāni dhānyam kṛṣṇam asobhanam |

muß falsch sein, denn die in Pāda ab genannten Dinge bedeuten Glück; oder lies: dhanyam ("dieses ist heilvoll; alles Schwarze bringt Unglück"). Nach q 6 in 1.96 müßte die Besudlung weißer Kleider Glück bedeuten. Der Vers ist aber sehr verdächtig.

71. indu-samaiḥ sita¹)-kusumair | upahāraṃ yo gṛhā-'ṅgane datte ||

narapati-lakşmīḥ kurute | karmakarītvam svayam tasya ||

1) A smita-º

Da im Ms. C die Bl. 8-12 fehlen, setzt dasselbe unter Auslassung dieser und der folgenden Strophen erst in 1, 119 mit dem Worte: preksate wieder ein.

Einem Manne, der mondähnliche weiße Blüten im Hofe des Hauses als Spende gibt, bietet sich das Fürstenglück selbst als Dienerin.

Weiße Blumen: 1. 30; Blumen und Früchte überhaupt: 2. 59; Haus: 2. 14; Fürstenglück: 1. 150.

Es bringt Glück: Weißer Lotus: f 48 in 2.52; das Besteigen von Bäumen mit weißen Blüten: h 20; weiße Früchte: k 24.

- 72. śete maṇi- paryaṅke ¹) | yo ²) maṇi-siṃhāsane ³) samupaviśati ⁴) || puruṣaiḥ suveṣa - veṣair ⁵) | lalita - śubhaṃ ⁶) jāyate tasya ||
- 1) B palyanke 2) fehlt bei B 3) D <sup>0</sup>nam 4) A stam upaviśati D svam upaviśati 5) B sucoksyavesair 6) B lalati sukham

Wer in einer Edelsteinsänfte ruht, wer auf einem Edelsteinthrone sich niederläßt, von schön gekleideten Dienern umgeben, erlangt übergroßes Glück.

 $A^1$   $D^1$ : āpalyā gṛhīm ratnamamcakīm śayana kelem kimvā suveṣayukta aśā sevakāmnīm veṣṭitahotsātā ratna simhāsanārūḍha jhālom asem svapnīm ( $D^1$ :) pāhilem tara tyācem atisumdara kalyāna hotem ( $A^1$ :) pāhato tyācem atilalita asem kalyāna hotem.

Sänfte: 1. 88; Thron: 1. 95.

Kleidung: 1. 93.

73. nija - pāṇau yo vīṇām | ādāya vibudhyate vipulapulakaḥ || sa¹) kula¹) - dhana - rūpa - mānyāṃ | labhate kanyāṃ ca rati-mānyām ||

1) A sakala-º CD sukula-º

Wer eine Laute in der Hand hält und mit gesträubtem Haare erwacht, der erlangt ein Mädchen, das achtbar ist durch Familie, Geld und Schönheit sowie durch Liebesgenuß.

Das Spielen der Laute (1. 127) und der Flöte (1. 92) wie der Ton von Gesang (1. 135, cf. aber 2. 44) bringt Glück, vorausgesetzt, daß dabei ein Instrument gesehen wird. Anders das magische Spiel: 2. 61; cf. c 5 in 2. 91; — nach c 13 sah Akrūra:

vīņām vāditavantam ca bhuktavantam ca pāyasam | dadhi-kṣīra-yutā-'nnam ca padmapattra-stham īpsitam |

krimi-viţ-sahitāṅgaṃ ca rudantaṃ mohitaṃ tathā | śukladhānya-puṣpa-dharaṃ kṣaṇaṃ candana-carccitam |

Das Ergreifen der Laute bringt Geld: f6 in 1.85; f49 in 1.44; cf. AP 68. 2.26; Musik von Lautenspiel und Instrumenten Glück: h 29; ebenso: Instrumentalmusik und Gesang: w 13; s 31.

Die Laute, vīṇā, ist das Hauptinstrument des indischen Orchesters. Bei einer sehr gebräuchlichen Form besteht ihr Resonanzboden aus einem ausgehöhlten Flaschenkürbis. Sie hat entweder Eine Saite (s. John Griffiths, The paintings in the buddhist cave-temples of Ajantâ, vol. 1 fig. 47), oder deren mehrere (ibid. fig. 46). Daneben treten als weitere Musikinstrumente die Muscheltrompete (fig. 45), Trommeln, Tambourins und Cymbeln auf (fig. 48 und Tafel 6). Halbgöttliche Wesen, wie die Gandharven und Kinnara's, werden häufig spielend dargestellt. Ein Kinnara mit Menschenkopf und Menschenleib, aber Vogelfedern und Vogelbeinen, Zymbel oder Guitarre spielend: ibid. fig. 19.

74. deho vasanam yasya | prāsādaḥ 1) śayanam āsanam yānam |

jvalati jvālā-"kulitam | tasya śrīḥ sarvato Sbhimukhī ||

1) AD odam

Wessen Körper, Kleid, Palast, Lager, Sitz oder Gefährt, von Flammen eingehüllt, leuchtet, dem ist das Glück immer zugewandt.

Lager, Sitz und Gefährt werden häufig zusammen genannt; ihr Empfang oder Anblick ist günstig (1. 125), ihr Verlust bringt Unglück (2. 3). In diesen und anderen Fällen wird als viertes Glied das Gewand (s. 1. 93) genannt.

Das Sitzen auf einem Edelsteinthrone, Ruhen in einer Sänfte (1.72) bringt Glück. Der Verlust des Lagers (2.5), sein Zerbrechen (2.14), das Herunterfallen von Lagern oder Sitzen (2.80), und das Schlummern auf unsauberen Stoffen (2.100, 102) ist unheilvoll.

Der Wagen bringt je nach der Richtung, nach der er sich zu bewegt (1.56) und den Tieren, mit denen er bespannt ist (2.68), Freude oder Leid. Wer einen Götterwagen sieht

(1. 95) oder mit ihm in den Himmel steigt (1. 109), wird Glück haben.

i 51: dhūmitam viparītam ca prajvalam svayam eva ca | yas ca pasyati svapnāmte tasya saukhyam vinirdiset || cf. n 44, 64 in 1. 110.

Cf. a 39 (= i 52; m 18; n 45; o 45; q 24): āsane śayane yāne śarīre vāhane gṛhe | jvalamāne vibudhyeta tasya śrīḥ sarvato-mukhī ||

Wenn Häuser brennen, so ist dies ein gutes Omen: s 30 und öfter.

Der Anblick eines Wagens bringt Glück: b 19 zu 1. 94. Wenn ein Chamäleon, ein Wolf oder ein brauner Mensch auf jemandes Lager steigt, so verdirbt seine Gattin: AP 68. 2. 53.

Das Besteigen von Last- und Kriegswagen ist ein gutes Wahrzeichen: n 7.

In dem Hauptverse handelt es sich also, wie es scheint, um Feuer, die, ohne verzehren zu können, Gegenstände leuchten machen, also um Phosphoreszenz, St. Elms-Feuer oder ähnliche seltene Erscheinungen. Derartige Phänomene gehören zu den "Feuerwundern" (jvaladbhutani AP 69.6.1), die nach der Kathaśruti in Adbh. 726 f. Staatsumwälzungen herbeiführen; cf. Adbh. 417 (Zitat Matsyapurānaviṣnu-dharmottarayoh); Vrddhagarga in Adbh. 417; Bārh. in Adbh. 416: sarāstrah pīdyate nrpah; nivatam nrpater vadhah; Mayūracitra in Adbh. 712; wenn sie sich einem Heere zeigen, sind sie diesem ominös: Yogayātrā 3. 8 bei Weber, Ind. Stud. 10. 173. Ihre große Rolle versteht man, wenn man annimmt, daß sie in den Tropen deutlicher hervortreten und häufiger sind, als bei uns. Kugelblitze und ähnliche Erscheinungen, als Anthropomorphismen von Gottheiten verehrt, kennt auch der semitische Orient: R. Smith, Religion der Semiten, 2. Aufl. Übers, S. 135 Anm. 230. Ihre gewöhnlichste Bezeichnung ist: "Leuchten ohne Feuer" (anagnijvalana); so z. B. AP 64. 9. 3; 71. 1. 3; cf. 70 b. 19. 6; 70 c. 32. 18; 71. 8. 2. Agnipur. 263. 16 f.: anagnir dīpyate yatra na dīpyate ce'ndhanavāms...; ef.: yady anagnih pradahate (AP 70b. 20. 1; cf. Vrddhagargasamhitā in Adbh. 416; AP 70b. 19. 6; 71. 8. 2); agnirūpam analena vinā (Yogayātrā 3.8 bei Weber, Ind. Stud. 10. 173).

Entstehen von "Rauch" (Parāśara in Adbh. 418; AP 67. 4. 1), oder "Rauch ohne Feuer" (Vrddhagarga in Adbh. 418), Feuerfunken (ibid. cf. Matsyapur. 231. 8; AP 67. 4. 1); dīptirāga-prajvalitāni (AP 64. 3. 8); anagnau darśanam cā'gnes (AP 64. 3. 5).

Kauś. 130. 1: atha yatraitad anagnāv avabhāso bhavati tatra juhuyāt (ältester Beleg). — Sie verlieren nach Matsyapur. 229. 16 ihre unheilvolle Kraft im Sommer. Diese Erscheinungen zeigen sich auf folgenden Gegenständen: auf Bäumen, Städten, Bergen, Häusern, Bannern, Standarten, Messern, Panzern, Waffen, Gewändern, Wagen, Elefanten, Kamelen, Menschen, Betten, Ruhepolstern oder Ausrüstungsgegenständen (als Folge des Auftretens des dhruvaketu: Brh. 11. 41);

## cf. Mayūracitra in Adbh. 420 f.:

auf dem Körper: von Mensch und Vogel: Vrddhagarga in Adbh. 417:

pradīpyate ca sahasā catuṣpāt pakṣi-mānuṣaḥ | vṛkṣo vā parvato vāpi paracakra-bhayaṃ bhavet ||

von Mensch, Vogel und Vierfüßler: AP 70 b. 21.3; von Pferd und Elefant: Brh. S. 11.4; von Mensch, Elefant oder Pferd: Ausanasani in Adbh. 418; AP 70 b. 7.9; 71.9.4; an den Haaren: Vrddhagarga in Adbh. 418:

śayanā-"sana-yāneṣu keśa-prāvaraṇeṣu ca | dṛśyate Sgni-sphulingo vā dhumo vā maraṇaya tat || auf dem Zopfe (cūḍāyām), wenn dort Feuer entsteht (Nārada in Adbh. 434 f.).

Vgl. auch AP 68. 2. 24: wessen Körper im Traum leuchtet, der erlangt Land, ferner: ibid. Vers 30: alles was leuchtet, bringt Glück; vgl. Mayūracitra in Adbh. 420 (s. o.).

Auf dem Hause und seinen Teilen: Ausan. in Adbh. 704 = AP 71. 15. 3:

namanti yasya prāsādāh prajvalanti ca yasya vai . .

cf. AP 71. 15. 3; 70 b. 20. 5. —

Matsyapur. 231. 2-3:

prākāram toraņam dvāram nṛpaveśma surālayam | etāni yatra dīpyante tatra rājño bhayam bhavet ||

Wo Wand, Pforte, Tür, Fürstenpalast oder Tempel brennen (zu brennen scheinen? Matsyapurāṇaviṣṇudharmottarayoḥ nach Adbh. 417), da ist Gefahr für den Fürsten vorhanden; desgl. bei Wänden (Mauern) und Häusern (AP 70 b. 20. 1 — Adbh. 417 (Bārhaspatyāni)); Palästen oder Grabmalen (caitya; Parāśara in Adbh. 418), wenn dort Rauch entsteht, d. h. ebendort Rauch ohne Feuer sichtbar wird (so Vṛddhagarga in Adbh. 418), oder sich überhaupt feurige Erscheinungen (agnayaḥ) zeigen; — wenn eine Kohle brennend auf ein Haus oder einen Baum fällt: Mayūracitra in Adbh. 420; ein Palast brennt: AP 70 b. 20. 1f.; Auśanasāni in Adbh. 704.

Burgen aufflammen: AP 70 b. 20. 5.

Häuser brennen: Brh. 11. 4.

Auf Lager, Sitz, Gefährt: AP 70b. 20. 1, 21. 4; 72. 5. 1; Vrddhagarga in Adbh. 418.

Dem Gewande: Vrddhagarga in Adbh. 418; Mayūracitra in Adbh. 420; AP 64. 3. 8; Kaṭhaśruti in Adbh. 727 (falls hier nicht an wirkliches Feuer gedacht ist); cf. Parāśara in Adbh. 474: atha vāsasām śubhā-'śubhai-"ṣyat-phalasūcakam akasmān maṣī-kardamā-'ñjana-rudhira-gomayair uparāgas tathā "khu-kīṭa-go-jantubhir avabhakṣaṇam, pāṭanaṃ ca kāṣṭha-kaṇṭakair, dāho vā vahninā bhavati tad-vijñāna-lakṣaṇam upadekṣyāmaḥ |

Cf. AP 70 b. 23. 13; 72. 5. 1.

In manchen Fällen, z. B. Mayūracitra in Adbh. 421, wo von dem dāha nava-vāsasaḥ geredet wird, handelt es sich wohl um das wirkliche Brennen. Manchmalist es zweifelhaft, ob an Phosphoreszenz oder ähnliches gedacht ist: AP 72.5.1.

Naturgegenständen: einem Baume oder Berge: Vrddhagarga in Adbh. 417; AP 70b. 21. 3; einem Baume: Mayūracitra in Adbh. 420; Brh. 11. 4; Auśanasāni in Adbh. 704; indem er raucht: Auśanasāni in Adbh. 709; einem Walde, einem Berge: AP 70b. 7. 22 f.; gewissen Blumen: AP 70b. 23. 13.

Wasser, Teichen oder Flüssen (? Stelle verderbt: AP 70b. 7, 22f.; cf. 71, 1, 5).

Wasser oder frischem Fleisch: AP 64. 3. 8; Bārh. in Adbh. 416; dem letzteren: Matsyapur. 231. 2; AP 67. 4. 1; 70b. 19. 7.

Dem Platze, an dem Elefanten oder Pferde stehen (AP 70.7.2). Dem Dürva-Grase (AP 70 b. 19. 7).

Trockenen Gegenständen, die gleichwohl nicht brennen: Barh. in Adbh. 416; saurer Milch (AP 70 b. 19. 7).

Kunstgegenständen: Götterbildern: AP 64. 6. 3; Agnipur. 263. 15; Mayūracitra in Adbh. 421 (... devānām ... dhūmāyane ... jvalane tathā ...); — wer das Bild der Devī (oder: einer Göttin?) rauchen gesehen hat, weissagt damit einen Kometen (Vrddhagarga in Adbh. 170); das Aufflammen der Götterbilder bedeutet den Sturz der Großen des Reiches (Parāśara in Adbh. 424 f.); beim Rauchen der Götterbilder soll das Indraopfer vollzogen werden (Mayūracitra in Adbh. 707); bei ihrem Brennen und Glühen erfolgt Regierungswechsel (ibid. in Adbh. 712); cf. Kaṭhaśruti in Abbh. 727.

Schmuck: AP 70b. 23. 13.

Namentlich Waffen, z. B. eisernen Pfeilen, Speeren, Schwertern (AP 70 b. 7.8; 71.9.5 = Ausanase in Adbh. 478).

Speziell den Kriegswaffen des Heeres: Barh. in Adbh. 706.

Waffen im allg.: 70 c. 32. 7. 13; die dann leuchten und rauchen: Matsyapur. 231. 7 ff.; Funken ohne Feuer zeigen: ibid.; aufflammen: AP 64. 5. 6; 71. 1. 4; 2. 1; Vrddhagarga in Adbh. 477.

Schwertern: Brh. 11. 4.

Waffen oder Gegenständen aus Messing, Kupfer oder Eisen, die, wenn sie feucht geworden sind, in der Luft leuchten: Par. 65. 2. 4.

Spitzigen, der elektrischen Entladung oder Ausströmung besonders zugänglichen Dingen: dem Wahrzeichen, Banner, Sonnenschirm, Büffelschweif (fehlt bei Weber), Keil (vajra), Horn, sowie dem Schwanz von Pferden, von dem Kohlen herabfallen (Adbh. 732 = Weber, Omina und Portenta, § 10; AP 70 b. 20. 1); — dem Sonnenschirm, Wagen, Banner, wenn dort Rauch entsteht: Vrddhagarga(?) in Adbh. 418:

chattre gṛhe vātha rathe dhvaje vā dhūmaḥ samuttiṣṭhati yasya tūrṇam | sa pārthivaḥ sā-ʾśva-manuṣya-koṣaḥ | parābhavaṃ yāti janakṣayaś ca ||

Banner: Brhatsamhitā 11.4; Auśanasāni in Adbh. 704.

75. yo vāsobhir adabhraiḥ | śubhraiḥ ¹) pariveṣṭito naraḥ svapne || dahanena dahyate khalu | sa śreyo-bhājanam bhayati ||

1) A svabhraili

Wenn im Traume ein in reiche weiße Kleider eingehüllter Mann von einem Feuer verzehrt wird, so wird er des Glückes teilhaftig.

Wer ein flammendes Feuer sieht (1. 77), trägt, verschlingt oder ausbreitet (1. 111), seinen Leib und nächste Umgebung von Flammen eingehüllt erblickt (1. 74), wird Glück haben. Ja die Flamme nimmt ominösen Gegenständen die Unheil bringende Macht: 2.40. Dagegen bringt stark rauchendes Feuer beim Opfer (2. 88), wie auch sonst (2. 134) Verderben (Spezialfall: 2. 45); — Rauch, von einer Person verschlungen, bringt Glück: 1. 110. Weiße Kleidung: 1. 30.

76. yalı kālabhavam puşpam | phalam ca bhakşayati 1)
vīkṣate 1) labhate |
śākāni peśalāni ca | sa vindate sampadam sapadi ||

1) B bhakşayatıkşate

Wer eine zur rechten Zeit entstandene Blume, Frucht oder zartes Gemüse ißt, sieht oder nimmt, findet sofort Glück.

Cf. 2, 59,

77. vṛṣṭi-nipātaṃ ¹) bahalaṃ ²) | chāyā-phala-kusuma-taruyutaṃ śailaṃ || jvalad analaṃ yaḥ paśyati | bhaved dhruvaṃ tasya vaśyā śrīh ||

1) B ota 2) A ola; D bahulao

Wer einen dichten Regenfall, einen Berg, der Bäume mit Schatten, Früchten und Blumen trägt, ein flammendes Feuer sieht, — diesem dürfte die Glücksgöttin sicherlich gehorsam sein.

Regen: 2. 95.

Blühende Bäume: 2.59; Berg: 1.136; Feuer: 1.75. Anblick des Feuers bedeutet Glück: b 20 in 1.121; c16: v26: w10; k23; p15.

b 33 <sup>cd</sup>: dṛṣṭvā ca jvaladagnim ca dhanam buddhim śriyam labhet |

Der Empfang von Feuer und brennendes Feuer im Hause usw. weissagen Gutes: h 29; desgl. ein Feuer mit wechselnder Flamme: AP 68. 2. 21.

Dagegen bringt ein durch Gewitterregen(?) entstandener Feuerbrand Gefahr für Monarchie und Reich (058):

garja-vṛṣṭi-samutpannam agnidāham ca vigraham | yadi paśyati svapnānte rājya-rāṣṭra-mahābhayam ||

i 65 (ganz zerstört, jedenfalls aus 2 Śloka zusammengeflossen; ativāta zu lesen??):

garja-vṛṣṭi(m?) samutpannām ativādam ca vigraham ļ yadi pasyati svapnāmte rājyadravyasya bhūṣaṇam || nach p 10 stirbt, wer im Feuer zugrunde geht.

78. śakunim ¹) catuṣpadam ²) vā yaḥ svapne samadhigamya buddhyeta || rūpasvinīm ³) sa labhate | kāntām saparichadām niyamāt ||

1) B onim 2) B capuspadam 3) BD rūpavatīm

Wer unmittelbar vor dem Erwachen im Traume einen Vogel oder einen Vierfüßler sieht, bekommt sicherbich eine schöne Geliebte samt Dienerschaft. Ein höchst eigenartiger Vers, da ja ganze Gruppen von Vögeln (2. 20—3) und Vierfüßlern (z. B. 2. 78; vgl. auch 2. 83) ominös sind. Wer freilich von einem Vogel gebissen wird, ohne Furcht zu empfinden (1. 81), wer einen weißen Vogel sieht, oder besteigt (1. 84), resp. einen Vogel ergreift (1. 114), hat Glück. Ein solches Tier zu sehen, liegt in dem Temperament des Sanguinikers (1. 13).

Der Genuß von Vogelfleisch bedeutet Unglück (?): h 5 (Adbh. S. liest aber statt pakṣi-māṃsānām: pakva-<sup>0</sup>; letzteres

offenbar richtig: cf. b 23 in 1. 36).

Glück hat, wer auffliegende oder auf Lotusteiche herabfallende Vögel sieht: AP 68. 2. 27.

79. govṛṣa¹)-mānuṣa-kuñjara-turaga²)- prāsāda-śikhari³)śikharaṃ³) ca³) ||
āruhya pibati jaladhiṃ | budhyeta tathaiva sa nṛpaḥ
syāt ||

1) AD yo vṛṣa-º 2) B liest manuja statt turaga 3) B śikharam yaḥ

Wer im Traum auf einem Stier, einem Menschen, einem Elefanten, einem Pferd, einem Palast oder einer Bergspitze das Meer austrinkt, und dann erwacht, der wird Fürst werden.

Cf. 1.45; inhaltlich sehr nahe mit 1.33 verwandt; Austrinken des Weltmeeres: 1.53, 79, 90.

Rind, Mensch, Elefant und Pferd als Träger des Träumers: 1. 25; Palast: 2. 52; Bergspitze ibid.

Der teilweise Inhalt dieses Verses wird in einer wiederholt sich findenden Tristubh-Strophe wiedergegeben, die einem alten Traumbuch entlehnt ist oder als volkstümliche Sentenz zum ältesten Bestande des literarisch festgelegten Traumaberglaubens gehört; a 7 = i 5, cf. f 5; m 8; n 8) gibt folgende Fassung:

ārohaṇam govṛṣa-(kuñjarā-)ṇām prasāda-śailāgra-vanaspatīnām | viṣṭānulepo ruditaṃ mṛtaṃ vā svapnesu gamyā-"gamanaṃ (!) pra(śa)stam ||

(°șu gamya° falsch statt °șv aga°; so richtig in q 16)

o 5 liest als pāda d: svestāgamam siddhidam ācacakse

- o 15 (ganz verderbt): ārohaṇaṃ vṛṣabha-hasti-gṛhīta-padma-śvetānulepana-sitāmbara-vastra-mālyā | āruhya nā-vaṃ parigṛhya vīṇāṃ | bhuktān(!) divyān(!) dhruvam artha-lābhaṃ ||
- b 14: gavām vṛṣām (!) kunjarānām hayānām ca vraješvara | prāsādānām ca śailānām vṛkṣāṇām ca tathai "va ca ||
  - 15: ārohaņam ca dhanadam bhojanam rodanam tathā | pratigrhya tathā vīṇām sasyā-"ḍhyām bhūmim ālabhet ||
    - v 29: Glück bringt es, wenn man besteigt:

śaila-prāsāda-saphalavŗkṣa-siṃha-nara-dvipān

i 17 (ganz verderbt): āroha - govṛṣa - hastigṛhītapadma śvetān lepanasitāṃvaravastramālyaṃ yau vai ninādati parigṛhya vīṇa bhutkā ruditvā dhruvam arthalābhaṃ; soll heißen: Geld bekommt, wer einen Büffel oder einen Elefanten bestiegen hat, wer eine Lotusblume, weiße Salben, weiße schöne Gewänder und Kränze ergreift, wer die Laute spielt, Speise genießt, oder weint. — k 25:

> mahāprāsāda-saphalavṛkṣa-vāraṇa-parvatān | ārohed dravyalābhāya vyādher apagamāya ca ||

Das Besteigen eines Baumes, Berges, Elefanten, Hauses, Menschen und Stieres bringt Glück: AP 68. 2. 34 f. in 2. 53.

Der Besuch verbotener Frauen, die Besudelung durch Kot, Weinen und Sterben bringen Glück: p 19.

- 80. śirasi jvalita-nikete 1) | grāma-purā-'ngasthite 2) Spi jāgartti || saptāngam saptadinair | manujah sāmrājyam 3) prāpnoti 3) ||
- 1) B ota 2) B grāmapuram yah sthito 3) BD ojyam āpnoti

Wer in einem am Firste brennenden Hause erwacht, gleichgültig ob es in einem Dorf oder einer Stadt steht, erlangt in einer Woche ein großes Königreich samt allen seinen 7 Gliedern.

A¹ D¹: grāmāṃta kiṃvā nagarāṃta (A¹ pattanāṃta) hī (hī fehlt bei D¹) ūrdhvabhāgīṃ āga lāgūna jaṭatye āhe, (āhe fehlt bei D¹) gṛhāṃta āpaṇa jāgarūka āheṃ aseṃ svapna pāhato (A¹ pāhāto) to nara saptāhotrāṇīṃ (D¹ sāta divasāmnīm) saptāṃgayukta sāmrājya pāvato.

Unter den 7 Gliedern sind zu verstehen: svāmya, amātya, suhṛd, kośa, rāṣṭra, durga, bala.

Cf. s 30 in 1. 74.

81. yah phani-vṛścika-kīṭaka-śvāpada-vihagair vidaśyate
Svaśyam ||
na khalu hṛdi bhavati bhītaḥ | sa vittam āpadyate
sadyah ||

Wer von einer Haubenschlange, einem Skorpion, einem Wurm, einem reißenden Tiere oder einem Vogel gebissen wird und trotzdem nicht einmal Furcht im Herzen empfindet, erlangt sofort Vermögen.

Wer von einer weißen Schlange gebissen wird, bekommt Geld: 1. 26; der Stich geflügelter Insekten bedeutet Ehe: 1. 64; Vogel: 1. 78; der Träumer darf sich nicht fürchten: 1. 46.

b 26: sarpeṇa bhakṣito yo hi arthalābhaś ca tad bhavet. — i 41:

urago vṛściko vāpi jalaikā(!) daśane(!) yadi | vijayam cā'rthalābham ca kṣipram eva bhaviṣyati ||

k 27: urago vā jalaukā vā bhramaro vāpi yam dašet | arogyam nirdišet tasya dhanalābham ca buddhimān || sehr ähnlich m 11; n 39; vgl. p 18.

o 36: uragā (!) vṛściko vāpi jalaukā dṛśyate (!) yadi | vijayam cā rthalābham ca kṣipram eva bhaviṣyati ||

q 19: urago vrściko vāpi jale grasati yam naram | vijayam cā'rthasiddhim ca putram tasya vinirdiśet ||

Das Wort śvāpada bezeichnet einen ziemlich vagen Begriff; s. Petersb. Wb. In Śat. Brāhm. 4. 2. 4. 16 werden die lebenden Wesen eingeteilt in solche mit Hufen, Menschen und śvāpadās (huflose Tiere).

Ein Skorpionenstich bringt Geld (a 32): turago vṛściko vāpi jalaukā daśate yadi | vijayaṃ ca'rthalābhaṃ ca putralābhaṃ vinirdiśet || turago falsch für urago.

b 29: jalaukasam vṛścikam ca sarpam ca yadi paśyati | dhanam putram ca vijayam pratiṣṭhām ca labhed iti ||

f39: urago vrścikaś caiva jalaukā yadi paśyati | vijayah kāryasiddhiś ca putro vāpi vinirdiśet ||

g 18: Ein Wurmstich bedeutet Geld:

bhavaty arthāgamaḥ śīghram kṛmir vā yadi bhakṣayet |

Auch bei uns glaubt man bekanntlich, daß man Geld bekommt, wenn die Hand juckt. Im allgemeinen aber gilt für Indien, daß Ungeziefer (Maus, Heuschrecke) Unglück bringt. So ist es z. B. verhängnisvoll, wenn: blaue Fliegen und Hornissen seltsamer Arten auftreten (Kauś. 117. 1; 118. 1); cf. Auśan. in Adbh. 705:

dṛśyante makṣikā nīlās tatra vidyān mahad bhayam |

krebsartige Tierchen von den Dächern fallen (Kathaśruti in Adbh. 725): karkatā vā grhāt patanti; wenn die Getreidespeicher (oder: das Feld und Haus?) von Maulwurf-, Insekten-, Ameisen-, Papageien-, Heuschrecken- oder Krähenplagen heimgesucht werden (Quelle in Adbh. 730; stark abweichende v. l. von A. Weber, Omina und Portenta § 5): atha yada'sya ksetragrha-samsthitesu dhanyesy ītayah prādurbhavanti tathā cā'nekavidhā vā ākhu-patanga-pipīlikā-śuka-śalabha-kakā ity evam - ādīny etāni sarvāņi varuņadaivatāny adbhutāni tatra prāvaścittāni bhavanti ; wenn in den Opfergegenstand (AP 37. 7. 1), in gekochten Reis oder in die Suppe (AP aaO.) Haare hineinkommen, cf. Mayūracitra in Adbh. 457: siddhaune vyañjane caiva kṛmir durbhikṣa-kārakam |; wenn Ungeziefer aller Art plötzlich auftaucht (AP 67. 2. 2). Zu den Merkmalen einer guten Zeitperiode gehört es dagegen, daß die Würmer absterben (AP 57. 4. 4). Regen kommt, wenn Fliegenschwärme das Vieh belästigen, so daß es sich den Ställen zudrängt (so wohl der Sinn von AP 65. 2. 6), oder wenn Raupen auf die Rückseite der Blätter kriechen (eine gute Naturbeobachtung

von Brh. 28. 13 in Adbh. 740; unsere Auffassung entspricht der des Komm., welcher zu den Worten des Textes: sevante yadi ca sarīsṛpās tṛṇāgrāṇi hinzusetzt: tatpṛṣṭhagatās). — Die Erfüllung der von dem Ungeziefer entnommenen Omina läßt nicht lange auf sich warten (Parāśara in Adbh. 745):

kīṭa-mūṣaka-sarpāṇāṃ makṣikā-"diṣu yat phalam | pacyate tad dvimāsena . . . .

82. śānte payasi snānam | lekhanam avagāhanam ca yaḥ kurute ||

patnī-bhandhujanaiḥ saha | tasya bhaved dhānya-dhana-vṛddhiḥ ||

Wer mit Gattin und Verwandten in einem ruhigen Wasser badet, es berührt oder darin untertaucht, bei dem nimmt Geld und Gut zu.

Cf. 1. 30.

83. mātāpitarau devān | sādhūn nṛpatiṃ ca vīkṣate bhaktyā ||

muncati rogī rogam | viparyayo bhavati viparīte ||

Wer mit Liebe zu den Eltern, Göttern, Frommen und dem Fürsten (im Traum) emporblickt, wird, wenn er krank ist, gesund, im umgekehrten Falle erfolgt das Umgekehrte.

Götter und Brahmanen (1. 100), diese und die Vorfahren (1. 107) bedeuten Glück; cf. auch 1. 150; 2. 56, 91.

Der Anblick von Göttern, Brahmanen, vortrefflichen Männern, Lehrern, Greisen und Büßern bedeutet Glück: g 11 in 1. 107; weiße, wohlgesinnte, vortreffliche Männer bringen Glück: w 9 (ebensolche Mädchen: AP 68. 2. 19).

Wer Götter (s. p. 15 in 1. 36), lebende Freunde, Brahmanen, Kühe, brennende Feuer und Badestellen sieht, erlangt Glück.

q 7: Wer Götter, Brahmanen, Weise (v. l.: den Mond), einen Sonnenschirm, Getreidehülsen (v. l.: die Erde), einen Wasserlotus (pankaja, v. l.: kamala), Fürsten, eine Frau mit weißen Blumen und Kleidern und gutes verheißendem Schmuck sieht, wird Glück haben. — Getreidehülsen sind hier zweifellos fälschlich genannt, denn sie bringen Unglück: s. unten 2. 101.

Wer lebende Freunde (cf. k 23), Fromme, Mächtige (vasasyinas) sieht, wird Glück haben: v 26.

Götter bed. Glück: a 30: devasya darśanam dhanyam arcanam tu viśesatah || cf. w 10; vgl. unten 1. 150; n 37 in 1. 107.

n 47: lingam abhyarcitām (!) dṛṣṭvā anyam vā yadi devatāḥ (!) | vyavahāro jayah tasya dhanam vā vipulam bhavet ||

Gottesdienstliche Handlungen bringen Glück (n 69 f (ganz verderbt)):

tīrthayātrā ca deyāni svapnāmte maraņam tathā | limgasya sthāpanam krtvā surdeyavanakam tathā || etena yatra dršyamte svapnāmte ca punah punah | dhanam vidhati ajvam ca putraprāptis ca labhyate ||

Gott: sein Anblick bedeutet Gutes: c17, ebenso eine devasthalī; i56 (rekonstruiert) = o49: wer Götter, Göttergruppen, Gandharven, Kinnara's und Siddha's sieht, erlangt Gedeihen:

devatā yadi paśyanti gaņa-gandharva-kinnarān | siddhān vā yadi paśyanti tasya siddhir nirantaram ||

f 51: devatā yadi paśyanti gaṇa-gandharva-kinnarān | siddhāṇś caivam atha sādhyāṇs tasya siddhir anantaram der Anblick der Götter ist ein gutes Omen: w 10; AP 68. 2. 20.

Lebende Freunde: k 23; AP 68. 2. 20; lebende Fürsten und Freunde, sowie Götter: r, angeblich nach Matsyapur. Visnupur. Visnudharm.

Fürsten: Akrūra sieht in einem Glück verheißenden Traum einen Großkönig (rājendra): c 17; Anblick eines Königs heilvoll: h 30; AP 68. 2. 20.

Die Ahnen erscheinen bisweilen im Traume, um dem Nachkommen die Pflicht des Manenopfers einzuschärfen. Padmapur. 5. 28. 68 ff.: Rāma schläft ein, indem er seiner Verwandten gedenkt. Er sieht seine Gattin und die übrigen ihm Nahestehenden im Morgentraume, —

73<sup>b</sup> prabhāte tu munīnām tu sarvam eva nyavedayat | (cf. oben 1. 19).

74 rşibhis ca tathe 'ty uktalı satyam etad raghuttama | mṛtasya darsane sraddham karyam avasyakam smṛtam |

75 vṛddhikāmās tu pitaras tathā cai "vā 'nna-kāṅkṣiṇaḥ | dada(n)ti darśanaṃ svapne bhaktiyuktasya rāghava ||

84. sita-vihagam sita-turagam | sita-mātangam sitāni bhavanāni || yaḥ paśyaty ¹) adhirohati ¹) | labhate prājyam sa sāmrājyam ||

B stellt sitaturagam hinter sitamātangam 1) A pasyavarohati D pasyaty avarohati

Wer einen weißen Vogel, ein weißes Pferd, einen weißen Elefanten oder weiße Wohnstätten (im Traume) sieht oder besteigt, der erlangt Nachkommenschaft und Königswürde.

Weiße Tiere und Gegenstände bringen Glück: 1. 30. Ein weißer Pfau bringt Ruhm: f34 in 1. 97.

Weiße Kränze, Kleider, Pferde, Rinder und Vögelbringen Glück:

g 9: mālyāmbarāṇāṃ śuklānāṃ hayānāṃ paśupakṣiṇāṃ | sadā lābhaṃ praśaṃsanti viṣṭhānāṃ cā'nulepanam ||

Weiße Wohngebäude: AP 68. 2. 20. g 14 (cf. oben 1. 25, 79):

parvatam turagam simham vrsabham gajam eva hi | mahad aisvaryam apnoti yo vikramya 'dhirohati ||

Die Farbe des Getreides spielt bereits im Veda eine Rolle. Aus dem Hause des Dorfschulzen soll man weiße und schwarze Reiskörner auswählen. Daraus macht man eine Opferspeise. Die schwarzen gelten dem Varuna (als Todesgott), die weißen der Sonne (Āditya): Taitt. Samh. 2. 3. 1. 3f.

85. dhānyo-'ccayam 1) adhirohati | giri-śṛṅgaṃ yo vanaspatiṃ phalitaṃ || saphalaṃ 2) cintitam acirāt | tasya bhaven ne'ha saṃdehah ||

1) B dhanyo-'tkaram

2) AD sakalam

Wer einen Getreidehaufen, einen Bergesgipfel oder einen

Früchte tragenden Baum besteigt, dessen Wunsch geht zweifellos bald in Erfüllung.

Getreide: 1. 96; Besteigen eines Berges oder Baumes: 1. 43.

Anblick von Getreide (147):

dhānya(m) dṛṣṭvā bhavet siddhi(r) godhūmena dhanagamam | jave (l.: yave) rathasya samprāptih satya(m khalu) vadāmy aham ||

Cf. f41 in 1. 106; b 20 in 1. 121; geröstetes Korn: w 12; weißes Getreide: wem ein Brahmane Getreide schenkt, wird überall Glück haben: b 49 in 1. 107. Weißes Getreide (b 53):

brāhmaņo brāhmaņī vāpi dadhāti yasya mastake | chattram vā sukladhānyam vā sa ca rājā bhaviṣyati || Cf. c 8 f. in 2, 4.

b 66 in 1. 91; c 13 in 1. 73; Ernte von gut ausgereiften Früchten (supakvaphalitām kṛṣim): c 17; f 6 (cf. m 7 in 1. 44): alokya dūryā (?)-'kṣata-candanāni bhavanti puṃṣām khalu

mangalani

āruhya nāvam pratigrhya vīņām bhuktvā ruditva dhruvam arthalābhaļ |

Schwarzes Getreide bringt Unglück: w1 in 1.70. Wessen Schoß mit Getreide gefüllt wird, der wird Glück haben: AP 68. 2.16.

Ersteigen eines Berges: c12 in 1. 26; h19; v29; n7; n 37 in 1. 107.

AP 68. 2. 4f.: Wer von einem Berge herab auf die Erde sieht, wird Glück haben, desgl. wer mit einem von Löwen gezogenen Wagen einen Berg besteigt. — Im Traume der Trijatā ersteigt Sītā, mit Rāma vereint, den Sveta parvata: Agnipur. in Adbh. 500 f.

86. kṣīra-drumam adhirohati | bahulaphalam yaḥ svayam ghana-chayam ||

jāgartti ca tatrasthaḥ | svapne prāpnoti sa dhanani ||

Wer im Traume einen Baum mit Milchsaft, vielen Früchten und dichtem Schatten besteigt und auf demselben (noch stehend) erwacht, der erlangt Schätze.

Cf. 2. 52; Besteigen von Bäumen mit Milchsaft: 1. 43; cf. 1. 86, 146; 2. 59.

a 10 = f 9; i 8; m 10; n 10; o 6; q 17; s 8:

kṣīriṇaṃ phalitaṃ vṛkṣaṃ ekākī yo sdhirohati | tatra sthito vibudhyeta dhanaṃ śīghram avāpnuyāt ||

Der Anblick und das Besteigen eines Baumes mit Milchsaft ist Glück bringend: AP 68. 2, 15.

Das Besteigen von Bäumen überhaupt: c 12 in 1. 26.

87. svapne dhvaja-śakradhvaja 1)-ratha-devāyatana-mañcakādīnāṃ || vīkṣaṇam athā'dhiroho | dhana-dhānya-karo bhavet pumsām ||

1) fehlt bei B; - Pāda d lautet bei B: nṛnām dhanavṛddhaye

Wenn Menschen im Traume eine Standarte, ein Indra-Banner, einen Wagen, einen Tempel, ein Schaugerüst usw. sehen und besteigen, so dürfte es ihnen Geld und Gut bringen.

Besteigen von Gegenständen: 2. 52.

Standarte: Ihr Anblick (1. 120) und Empfang bringt Glück (1. 121), auch das Herauswachsen eines Banners aus dem Arme des Träumers, falls dieser Vers nicht falsch ist (1. 108), dagegen das Zusammenfallen von Bannern und Indra-Standarten Verhängnis (2. 139); — Wagen: 1. 74; Haus: 2. 14, 52.

Anblick eines Indrabanners bringt Glück: g3.

Desgl. sein Aufrichten: h 22; r nach Matsyapur. Visnudharm.

Seine Umarmung: h 22; r nach Matsyapur. Viṣṇupur. Viṣṇudharm.

Unglück bringt es, wenn ein Raubvogel sich auf einem Banner usw. niederläßt.

- 88. prākāra-yāpyayānaka¹)-kāncanatoraņa-sitātapatrāṇām || darśanam athā 'dhiroho | dhanadhānya-karo bhavet puṃsāṃ ||
  - 1) AD pāthayānaka

Wenn Menschen (im Traume) Wände, Sünften, goldene Pforten oder weiße Sonnenschirme sehen und besteigen, so dürfte ihnen dies Geld und Gut bringen.

1. 87 dürfte, wie schon der gleichlautende vierte Pāda wahrscheinlich macht, ein Parallelvers zu 1. 88 sein.

prākāra A¹: bhimta = Sansc. bhitti; — pāthayānaka A¹D¹: mārgīmcem yāna aśvādika; — torana A¹D¹ = torana Mol.: A lintel. Hence: leafy boughs, garlands of flowers etc. hung from it or about it, or from awnings etc. on festive occasions.

Mauer: 2. 142; Sänfte: 1. 72; Sonnenschirm usw.: 1. 121; Besteigen von Gegenständen: 2. 52.

Die vorstehend genannten Dinge gehören zu den Emblemen der königlichen Würde, deren Verlust dem Monarchen tatsächlich seinen Sturz anzeigt: 2. 139, deren Gewinn also Erlangung der Königsherrschaft bedeuten muß. Nur eine Textverderbnis kann diesen Schluß (s. o.) geändert haben; cf. a 88:

dhvajam ca toranam chattram labdhvā vā paripasyati] rājyalābho bhavet tasya gurunā paribhāṣitam ||

Pforten bringen Glück: f 55 in 1. 128; desgl. der Empfang der Abzeichen der königlichen Würde: h 29; w 12; die Abzeichen eines Dorfes oder einer Stadt und Pforten bringen Königswürde: i 64:

grāma-nagara-cihnāni śobhanāni ca toraṇā(!) | yadi paśyati svapnāṃte rājyā-'laṃkāra-bhūṣaṇaṃ || cf. dazu: rājya(m)-nagara-bhūsanam: i 69 in 1. 114.

o 57 (Text falsch):

grāmam nagara-bāhyāni sobhanāni ca taraṇaṇ | yadi pasyati svapnānte rājyālaṃkāra-bhūṣaṇaṇ ||

Weißer Sonnenschirm: a 49 in 1. 92 a.

Sänfte: i 70 in 1. 125.

Über das torana in der Architektonik spricht A. Cunningham, The Stupa of Bharhut, London 1879 p. 8: toran is an well-known name at the present day for an ornamented archway as well as for the ornamental frames of wood which are placed over doors and archways at the celebration of weddings. Some of these have a single horizontal bar, some two, and others three, just like the stone Torans of the Sānchi Stūpas. In the wedding Torans the ornaments placed on the top are birds and flowers.

- 89. ulkā-graha-tārāṇāṃ | tadit-tviṣām arciṣāṃ apatitānāṃ || garjana ¹)-sajja-ghanānāṃ | pradarśanaṃ sparśanaṃ ca śubhaṃ ||
- 1) B garjā-º

Der Anblick und die Berührung von nicht niedergestürzten Meteoren, Planeten, Sternschnuppen, Blitzstrahlen und Feuern und von zum Donnern bereiten Gewitterwolken ist Glück bedeutend.

Entscheidend für die Bedeutung des Omens ist es, ob die genannten feurigen Körper vom Himmel herabfallen oder nicht. Nur im ersteren Falle bringen sie Verderben: 2. 13.

Adbh. 349:

patantyo no'palakṣyante . . . . . . | kṣitāv aśanayo yatra tatra nāsti bhayāgamaḥ || Sterne bedeuten Glück: AP 68. 2. 20. Glück bringt auch ein sternenklarer Himmel: AP 68. 2. 21.

- 90. pānam 1) jaladhi-nadīnām | taraņam ca vigumphanam prasūnānām || pacanam sūpā-"dīnām 2) | yaḥ kurute bhavati 3) tasya 3) sivam 3) ||
- 1) ACD pātam 2) AD śvapacādīnām 3) B tas**ya bhavati** śubham

Wer (im Traume) das Trinken von Meeren und Flüssen, deren Überschreiten, das Kranzbinden von Blütenühren, das Kochen von Suppen usw. vornimmt, dem widerführt Heil.

Trinken aus Flüssen: 1.30; Kranzbinden: 2.59; speziell das Trinken des Ozeans: 1.53, 79; dessen Überschreiten: 1.33; in die Höhe heben: 1.45.

g 16: panam samudra-saritam aiśvarya-sukha-kārakam . g 17 (Text unsicher) s. 1. 116. Das Überschreiten von Flüssen, Teichen und Meeren bringt Glück: v 29. Cf. k 26:

nadīnada-samudrāms ca ksubhitān kaluso-'dakān | taret kalyāṇalābhāya vyādher apagamāya ca ||

Dieser Traum würde, falls AP 68. 2. 30 °—31 b richtig wäre, Regen bedeuten, nach AP 68. 2. 36 aber Überschreiten von Schmerz ("Hinwegkommen" über Schm.).

Das Binden von Kränzen: vgl. unten 1. 133; n 42: yo mālām labhate svapne śṛṅgāram labhate yadi | kanyālābho bhavet (t)asya prāpyate vā na saṃśayah ||

91. mṛnmaya-bhāṇḍā-'vāpter') | dhanadhānyam') dhanyatā') pasuprāpter') ||
bhūpatvam syād bhūmer | lābhān mantrasya mantritvam ||

1) AD opte 2) AD onye 3) D otā ca 4) AD optiķ

Geld und Getreide dürfte kommen infolge der Erlangung eines irdenen Kruges, Reichtum infolge der Erlangung von Vieh, Königsherrschaft durch die Besitznahme von Land, das Amt eines Ratgebers der Krone durch (das Erlangen eines) Zauberspruches.

Topf: 1. 121; Vieh: 2. 15; König: 1. 150.

Kuh: ihre Erlangung bedeutet Landgewinn und Ehe:

b 41: akasmād api svapne tu labhate saurabhīm yadi | bhūmilābho bhavet tasya bhāryā cā'pi pativratā ||

b 63: svapne yasya mahāmantram vipro viprā dadāti cet | sa bhavet puruṣaḥ prājño dhanavān guṇavān sudhīḥ |

64: svapne dadāti mantram vā pratimām vā śilāmayīm | yasmai dadāti vipraś ca mantrasiddhiś ca tad bhavet || i 18 in 1. 120: wer einen Zauberspruch empfängt, wird

Glück haben.

b 66: śukladhānya-yutāṃ b h ū m i m yasmai vipraḥ samutsrjet |

svapne ca paritustas ca sa bhavet prthivīpatih ||

92. paśu-go-doham svamukhe | venoh parivādanam ca kurute 1) yah 1) ||

hananam nija-pakṣāṇām²) | sa sampadā yujyate sapadi ||
Religionsgeschichtliche Versuche u. Vorarbeiten XI, 4.

1) B yah kurute

2) D °-pakṣaṇām

Wer das Melken der Kühe und von Kleinvieh in seinen eigenen Mund und das Spielen der Flöte, (ferner) das Schlagen der eigenen Körperseiten (Hüften) vornimmt, wird sofort mit Reichtum versehen.

D¹: hmaśīgā-īceṃ svamukhāṃta dūdha kāḍhileṃ kiṃvā veṇuvādana keleṃ . . .

Milch der Kuh: 1. 96; Musik: 1. 73.

Nach g 5 bedeutet das Melken von Büffelkühen, Löwinnen und Milchkühen in die eigene Hand und deren Fesselung Königswürde:

dohanam mahişī-simhī-godhenūnām kare svake | bandhas cai" şām rājyalābhah

h 26: das Melken von Büffelkühen, Kühen, Löwinnen, Elefantenweibchen und Stuten in seinen eigenen Mund bringt Glück; cf. r, Zitat aus Matsyapur., Viṣṇupur. Viṣṇudharm.

92 a. kṛṣṇāgaru-karpūra-śrīcandana-rodhra-mṛgamadādīnāṃ || darśanam athā'nulepo | lābho vā vṛddhaye puṃsāṃ ||

Fehlt bei ACD; bei B als V. 94 gezählt. Dadurch die folgenden Nummern um 2 verschoben (s. 1, 143).

Das Sehen von schwarzem Aloe, Kampfer, Sandel, Symplocos racemosa oder Moschus und dann das Salben oder Nehmen (derselben) ist Männern gedeihlich.

Es handelt sich hier meist um Stoffe, die ihres Duftes wegen als glückbringend gelten.

Sandel: 1. 141; Kampfer 1. 142.

kṛṣṇāgaru vgl. Boehtl. Orukāṣṭha; aguru — Commiphora Agallocha Engl. (— Amyris Agallocha Roxb.); s. Boehtl. u. aguru. Das Holz der Aloe ist sehr wohlriechend. Nach Mol. u. kṛṣṇāgaru (populär kṛṣṇāgara) handelte es sich aber um den schwarzen Sandel. Über dessen Verhältnis zu dem weißen, gelben und roten Sandel s. Hobson-Jobson, A Glossary of Anglo-Indian colloquial words and phrases, London 1903 unter sandel.

rodhra auch lodhra; s. Roxb. 2. 539; Drag. 523; Drury 409; färbt rot; mṛgamada: tierischer Moschus, von dem

von der Pflanze Abelmoschus moschatus gewonnene M. (kastūrī) wohl zu unterscheiden.

Cf. a 49: pathāni (!) nāgapattrāņi pūrgā(!)-karpūra-saṃyutam | candanam śuklachatraṃ ca lakṣmīs tatra vinirdiśet ||

worin pathāni und pūrgā falsch sein dürften, nāgapattrāņi als "Blätter des nāga-Baums" mit nāgakeśara (1. 138) identisch sein könnte, denn beide bezeichnen die Mesua Roxburghii; s. n 48 in 1. 141; cf. i 11 (= 09):

sarga-patrāṇi labhyante karpūra-tagaraṃ tathā | candanā (!) pāduke chatraṃ lakṣmī(s) tatra vinirdiśet || Cf. f 44; q 37 in 1. 142.

n 58: nāgavallī(m) labhet svapne karpūram madhuram tathā | dhvajam ca kunkumam chattram tasya śrīli sarvato-mukham ||

Die Verwirrung in den beiden letzten Pāda dieses Verses und der Parallelen ist zweifellos dadurch entstanden, daß man chattra als "Sonnenschirm" statt als "Pilz" auffaßte und diesem ein dhvaja, pādukā usw. zugesellte.

Salbung mit Sandel bringt Glück: c 13 in 1. 73.

93. mitrāṇāṃ bandhūnāṃ] sujanānāṃ cāruvarṇa-veṣāṇāṃ ||
vīkṣaṇam atha kamalānāṃ | dhāraṇam iṣṭaṃ nṛṇāṃ
svapne ||

Der Anblick von Freunden, Verwandten und Frommen mit schöner Kleidung und das Halten von Lotusblüten im Traume ist für Männer erwünscht.

Cf. 1. 83; schöne Kleidung als gutes Omen: bei Dienern: 1. 72; bei Frauen: 1. 122; ihr Empfang bringt Glück: 1. 125; ihr Verlust Unglück: 2. 3; ihr Brennen bedeutet Gutes: 1. 74; verderblich sind: schwarze (2. 66), rote (2. 69), gelbe (2. 64), schmutzige Gewänder (2. 75) und Nacktheit (2. 65 f.), von guter Vorbedeutung weiße (1. 30) Kleider: Lotusblüte: 1. 65.

Das Halten von Nymphaeen bringt Glück: AP 68, 2, 29,

94. yo vṛṣabha-śarabha ¹)-surabhī-turaṅga-mātaṅga mṛgapatīn svapne || paśyaty athā 2)'dhirohati | labhate vā bhavati tasya śubham ||

1) ABD surabha 2) bei B fehlt thā

Wer im Traume einen Stier, ein Sarabha-Tier (d. h. achtbeiniges Phantasietier), eine Kuh, ein Pferd, einen Elefanten oder Löwen sieht, besteigt oder ergreift, erlangt Glück.

Rinder, Pferde und Elefanten: 1. 150; Löwe: sein Brüllen: 1. 135; Entführung durch ihn: 2.46; ein von Büffeln, Elefanten, Kühen, Löwen, Menschen und Pferden gezogener Wagen: 1. 25; Besteigen von Tieren im allg.: 2. 89. mrgapati A<sup>1</sup>: simha.

Stiere, Pferde und Elefanten bringen, im Traume gesehen, Glück.

Cf. a 8:

yas tu paśyati svapnānte rājānam kuñjaram hayam | suvarṇam vṛṣabhā (!) gāvo (!) kuṭumbam tasya vardhate || dasselbe in besserer Fassung h 30:

yas tu paśyati svapnāmte rājānam kuñjaram hayam | hiranyam vṛṣabham gām ca kuṭumbam tasya vardhate | so auch i 7, das udakam statt vṛṣabham bringt; so oder sehr ähnlich ferner: b 19 in 1. 94; f 7; m 9; n 9; q 15.

b 19: gajam nṛpam suvarṇam ca vṛṣabham dhenum eva ca | dīpam annam phalam puṣpam kanyām chattram ratham dhyajam ||

kutumbam labhate dṛṣṭvā kīrttim ca vipulām śriyam | Cf. g 14 in 1. 85.

Das Besteigen von Elefanten und Pferden bringt Glück im Traume: Agnipur. 84. 2; desgl. das von Elefanten, Pferden und Büffeln: h 19; cf. w 10.

Vers m 25 ist in dem Metrum gehalten:

und lautet:

go-vāji-kuñjara-nṛpaṃ sumanaḥ praśastaṃ | svapneṣu paśyati naraḥ surajaṃ sukhāya || savye sthitasya ruji nāśana-saṃbhavāya | baddho Spi vai sudṛḍha-bandha-vimocanāya || sumanah prasastam muß hier soviel als: "ein gutes bedeutendes Wort" heißen. Daß das Stehen zur Linken in einer Traumerscheinung Unheil bringt, ist den übrigen Traumtexten kaum bekannt. sumanah kann auch Blume heißen. Die Stelle ist unklar.

Anblick eines Stiers und einer Kuh bedeutet Glück: AP 68. 2. 19.

Anblick des Pferdes: c10; c12 in 1.26; h30; von Pferden, Stuten und Frauen: r, angeblich nach Matsyapur. Viṣṇupur., Viṣṇudharm.; ebenso nach einem offenbar sekundären Zusatz deren Umarmung; sowie das Besteigen (s 32 und oft).

Anblick des Elefanten: c12 in 1.26; Empfang eines Elefanten bedeutet Königsherrschaft.

f 35: gajalābho bhavet svapne arthalābham tato Spi vā | kāncanam raktabhāmḍam ca rājyam tasya vinirdišet |

Sein Besteigen bringt (cf. auch Bṛhadyātrā des Varāhamihira in Adbh. 505), wie schon Artemidor als indische Traumweisheit berichtet, Königsherrschaft. So träumt z. B. Trijaṭā im Agnipurāṇa (nach Adbh. 501), daß Vibhīṣaṇa, auf einem brünstigen Elefanten sitzend, mit weißen Kränzen und Salben angetan, Früchte pflückt.

Wenn Elefanten, Stuten und Kühe im Hause Junge werfen, so bedeutet dies Glück: s 32.

Anblick des Löwen (ist günstig) c 17; g 6 in 1. 114; cf. aber f 54:

siṃhaṃ sabhairyo (?!) śārdūlaṃ kukkuraṃ ca bhujaṅgamaṃ | yas tu paśyati svapnānte so(!) bhaven madavihvalaḥ ||

i 62 liest: siṃhaṃ śarabha-śāº.

Besteigen des Löwen: g 14 in 1. 85.

95. siṃhāsana-ratnoccaya ¹)-prāsāda-stūpa ²)-suravimānānāṇ | vīkṣaṇam adhyārohaṇam | āptir vā vṛddhaye puṃsam ||

1) AD ratnopacaya

2) AD yūpa

Wenn Leute (im Traume) einen Thronsitz, einen Juwelenhaufen, einen Palast, ein Grabdenkmal, einen Götterwagen sehen, besteigen oder erlangen, so bedeutet dies für sie Förderung.

Thron: 1.72; Juwelen und Schmuck bringen immer

Glück; deshalb ist es ein gutes Wahrzeichen, wenn der Träumer die Zeichen der Königswürde sieht (1.88), wenn er sie als Körperschmuck trägt (1.69), wenn er auf einem Throne sitzt, in einer Edelsteinsänfte ruht (1.72), prächtiges Geschmeide oder Edelsteine (1.124) sieht oder empfängt (1.118); der Verlust von Juwelen bringt Verderben (2.2), ihr Herabfallen Unglück (2.13); Palast: 2.14,52; Grabdenkmal cf. Leichenbrandstätte: 1.55; 2.40,48; Götterwagen: 1.109; cf. 1.13.

i 29: (der Text ist korrupt):

patate śikharam vāpi gurda-simhāsanam tathā | svapnāmte paśyate yas tu tasya raja vinirdiśet ||

Einen Juwelenhaufen, bestehend aus Silber, glänzendem Gold, Perlen, Rubinen (vgl. Index u. śonamaṇi, padmarāga) sieht Akrūra im Traum: c 14; Schmuck (ābharaṇa) bedeutet Glück: g 4; m 22; Gold, Silber und Perlen bringen Gutes: w 11; Gold bringt Glück: m 22; cf. m 26:

yo bhūṣaṇaṃ paśyati mandire vā | kaumāra-rūpaṃ dadhimīna-kanyāḥ ||

supuṣpa-vallī(ḥ) phalitaṃ drumaṃ vā | svapne dhanā- dhyaṃ gadanāśanaṃ syāt  $\parallel$ 

Cf. AP 68. 2. 27.

Doch auch eine Unheildämonin erscheint im Juwelenschmucke (ratnabhūṣaṇabhūṣitā): d 15.

Wer einen an Geld reichen Mann sieht, wird frei von Krankheit: m 26.

Nach AP 68. 5.12 würden Gold, Juwelen, Perlen, Schmuck und Silber Krankheit bedeuten.

Juwelen bringen Glück (n 71):

jalalābho bhavet svapne arthalābhas tathā'pi vā | kāncana-ratna-lābham ca tasya rājya(m) vinirdiset ||

Weiß gekleidete Frau mit Glück verleihendem Schmuck: q 7. Rote Schmuckgegenstände bringen Glück: q 6 in 1. 96.

Akrūra sieht sich selber, auf einem Palaste stehend: c 14 in 1.128; Besteigen eines Palastes: h 19; glückbringend ist (q 3): harmyeṣv ārohaṇaṃ caiva prāsāda-siraso Spi vā ||

Götterwagen: Wenn ein Brahmane dem Träumer auf einem Götterwagen die Himmelswelten zeigt, so bedeutet dies langes Leben:

b 67: svapne vipro rathe kṛtvā nānāsvargam pradarśayet | cirajīvī bhaved āyur dhanavṛṣṭir bhaved dhruvam ||

Ein Götterwagen bedeutet eine Reise: n 15 in 1. 44.

96. odana-dadhi-dugdhānām | darśanam aśanam dhanāya samavāpaḥ ||

bhakşyāṇām apareṣām | api paramānnasya ca svapne ||

Bei B ist dieser Vers vor V. 94 gestellt (96 = B. 96).

Im Traume bedeutet der Anblick, Genuß und die Erlangung von gekochtem Reis, saurer und süßer Milch, sowie von anderen Speisen oder gar von Reis, in Milch gekocht, Geld.

samavāpaḥ, unbelegt, kann, wenn richtig, hier wohl nur diese Bedeutung haben.

Glück bringen unter Umständen die Körner mancher Reissorten (1. 126); ferner, zumal in phantastischer Umgebung, Reis (1. 30), oder Reis, in Milch gekocht (1. 38); im allgemeinen aber verheißt kultivierter und wilder Reis (2. 125 f.), saurer Reisschleim (2. 107), ein Gericht aus Reis und Sesamkörnern (2. 31) und Reisbrei (2. 28) Unglück. — Getreide (1. 125), namentlich wenn es neu ist und im eigenen Hause sich befindet (1. 112), speziell Weizen und Gerste (1. 106), bringt Glück, das Sieben eines Getreidehaufens (2. 88) und das Schlafen auf Getreidehülsen aber Verderben (2. 101).

Zur kulturellen Bedeutung des Reises in alter Zeit: er ist der König der Gräser. Die Halmgräser werden in vier Gruppen geteilt: das große, das kleine Reiskorn, den Fennich (priyangu) und die Gerste (Aitar. Brähm. 8. 16).

Milch kehrt in den typischen Träumen des Phlegmatikers wieder (1.10). Wenn sie frisch von der Kuh kommt (1.105), womöglich vom Euter des Tieres dem Träumer unmittelbar in den Mund läuft (1.92) oder auf einem Palaste als Gericht genossen wird (1.43 cf. 1.30, 38), bringt sie Glück. Unglück dagegen trifft den Träumer beim Speisen von Buttermilch,

flüssiger (2. 107) und frischer (2. 106) Butter, sowie vieler Fettarten (2. 31, cf. 2. 88). Opferschmalz bringt Sieg: 1. 134.

Der Anblick und Genuß von süßer und saurer Milch, Butter und Honig bringt Glück (cf. w 12):

a 30: dhanyam . . . payalipānam.

b 21: gokṣīraṃ ca ghṛtaṃ dṛṣṭvā cā'rthaṃ puṇyaṃ dhanaṃ labhet |

22: pāyasam padmapattre ca dadhi dugdham ghṛtam madhu| miṣṭānnam svastikam bhuktvā dhruvam rājā bhaviṣyati ||

f 40: kṣīraṃ pibati yaḥ svapne madirām vā viśeṣataḥ | brāhmaṇo labhate vidyām itaras tu dhanaṃ labhet ||

h 24: der Genuß von Milch bedeutet Glück; m 27: svapne payaḥ-pānam atipraśastam | pānam surāyām atha bhojanam vā ||

ghṛtaṃ yavāgūṃ kṛsarodanaṃ vā | kṣīreyakā bhojanakaṃ sukhāya ||

lies wahrscheinlich: kṣaireyakam.

Desgl. der von Honig: w 12.

Die Salbung mit süßer Milch, Opferbutter, Honig, Buttermilch oder Melasse ist verhängnisvoll: e14 in 2.107; der Anblick und Genuß aller Fettarten aber bringt Glück; eine Ausnahme macht nur das Trinken flüssiger Butter. Aus dem reichhaltigen Material erwähne ich folgendes: Saure Milch bringt Geld (f8): tāmbūla-dadhi-vastram ca... dhanāgamam |; beim Empfang von saurer Milch dürfte Reichtum kommen, von Schmelzbutter Ruhm, beim Genuß der letzteren Elend, beim Genuß von saurer Milch aber Ruhm (a29 = f31):

dadhilābhe bhaved artho ghṛtalābhe dhruvaṃ yaśaḥ | ghṛtaprāśye dhruvaṃ kleśo yaśas tu dadhibhakṣaṇe ||

(= 041; i48 (ganz korrupt)).

Saure Milch bedeutet Freude: f41 in 1.106; cf. m22; AP 68. 2.19.

i 45 (korrupt):

dadhisvapna cā'rthasiddhi ghṛtasvapne śriyam labhet | guḍasvapne bhavet kāryam aghasvapne tathā punaḥ ||

- i 46 (bis zur völligen Unverständlichkeit korrumpiert): āmno lābho bhavet siddhi dṛṣṭa svapne ma... dhanam | dadhi svapne tai vuddhir uttamah |
- n 62: yadi-lābho(!) bhaved dravyaḥ dugdhalābho dhanaṃ yaśaḥ | ghṛtasya prāptit(v)aṃ kleśaṃ dadhis tu bhakṣaṇaṃ yaśaḥ ||
- q 30: dadhilābho bhaved artho ghṛtalābho dhruvam yaśaḥ | ghṛtam bhakṣed dhruvaḥ kleśo tu dadhibhakṣaṇe ||
- n 35 (korr.): dadhilābha bhave artha ghṛtalābhe bhave jayaḥ j ghṛtapāne bhavet kleśaḥ syād annabhakṣaṇe ||

cf. a 29°f: dadhidṛṣṭe bhavet prītir godṛ(ṣ)ṭe hi dhanā-gamaḥ || ibid.i-m: dadhilābho bhavaty artho ghṛtalābho yaśas-karaḥ || ghṛtapāne bhavet kleśo rājyaṃ tu dadhibhakṣaṇe b 54: svapne rathasthaḥ puruṣaḥ śuklamālānulepanaḥ | tatrastho dadhi bhuṅkte ca pāyasaṃ vā nṛpo bhavet ||; — wem ein Brahmane saure Milch schenkt, der wird König: b 55 in 1. 132.

q5f.: svapne tu madirā-pānam vasā-māmsasya bhakṣaṇam | krimi-viṣṭhānulepam ca rudhireṇā'bhiṣecanam | bhojanam dadhibhaktasya śveta-vastrā-'nulepanam | raktāny ābharaṇādīni svapne dṛṣṭvā prasidhyati ||

Reis: wer gekochten Reis (v. l. Reis mit Öl) nimmt, hat Glück: b 52 in 2. 105; cf. b 19 in 1. 94; a 13 in 1. 120; der Genuß von gekochtem Reis bedeutet aber nach v 13 Unglück, cf. n 14.

97. kalahamsa-cāṣa-sārasa-cātaka-sitikamṭha-cakravākānām || alokanam ninādah | puṃsām dhanadhānya-do bhavati ||

Der Anblick und das Geschrei von kalahamsa, Coracias Indica, Ardea Sibirica, Cucculus melanoleucus, Pfau und Anas Casarca bringen den Leuten Geld und Gut.

cāsa: cf. i 61 in 2, 89.

Wer einen weißen Pfau oder die Predigerkrähe, die Pārāvata-Taube oder ein Kleid empfängt, gewinnt Ruhm (f34):

mayūram labhate svapne šuklam vāpy atha šarikām j pārāvatasya svapnānte vastra-labho dhruvam yašah || In der Mantik gilt der Pfau namentlich dann als ominös, wenn er zur unrechten Zeit brünstig wird (desgl. der Elefant, s. 1. 150 und der kokila-Vogel, beide zusammen genannt AP 64. 4. 6; 71. 3. 2) und wenn er einen abnorm klingenden Schrei ausstößt (Agnipur. 231. 22): caurair mogham athā "khyāti mayūro bhinnaniḥsvanaḥ.

cakravāka s. i 59 in 1. 98.

98. śuka - sārikā - cakoraka - pārāvata 1) - peki 2) - pika - kuluñcānām, 3) |

dhanasampatti-nimittam | pradarsanam bhavati sabdo 4) 5pi ||

1) B pārāpata 2) B potakī 3) B kruñcān 4) B śasto Der Anblick und der Ruf von Papagei, Predigerkrähe, Perdix rufa, Turteltaube, peki-Vogel, Kuckuck und Brachvogel veranlaßt Geld und Gut.

peki im Sanskrit nicht bekannt; das potakī des Ms. B, das nicht in den Vers paßt, würde Turdus macrourus bedeuten, — kuluñca offenbar dialektisch für kruñca.

Krähe: 2. 19; Taube: ibid.

Parāśara in Adbh. 503: śuka-mayūra-godhā-mūṣikā-'jā-'vika-naṭa-nartakā'-śva-vāraṇa-gīta-vādanaṃ || muß textlich falsch sein, da es sich um böse Träume handelt, Papagei, Pferd und Elefant aber Gutes bedeuten. Kann auch heißen: Gesang und Musik von . . . .

Nach f34 in 1.97 bringt der Anblick der Predigerkrähe (sārikā) und der Turteltaube Ruhm; cf. 2.19.

Getrennte Pärchen dieser beiden aber sind ominös:

- i 59: cakora-cakravākasya viyuktam jalasannidhau | yadi paśyati svapnānte nityam kalaham eva ca ||
- o 52: cakoram cakravākam vā viyuktam jalasamnidhau | yadi paśyati svapnānte vighnam tasya vinirdišen | nityam kalaham eva ca ||
  - 99. yah sete 5tha¹) niṣīdaty¹) aṅgārā-''miṣa-purīṣa-nikareṣu||
    tasya dhanadhānya-vṛddhiḥ²) siddhir²) vā²) bhavati
    kanakasya ||
- 1) ACD pravisīda<sup>o</sup> 2) A dhama-māna-dhānya-vṛddhir vā D tasya dhana-māna-dhānya-vṛddhir vā

Wer auf Haufen von Kohlen, Fleisch oder Kot liegt oder sich niedersetzt, erfährt Zunahme an Geld und Gut oder Gewinn von Gold.

Fleisch: 1.36; Schlafen auf Kot: 1.34; cf. aber 2.101. Kohlen ominös: d 27; w 2.

- 100. kṣetro-'dyāna-vanāni | dvijarājāṃs ¹) tathā gurūn devān || yaḥ sevate prapaśyati ²) | dhanadhānyair vṛdhyate ³) sa bhṛśam ||
- 1) B rājāno, l. metri causa: °nau 2) B tha paśya° 3) B vardhate Wer Felder, Lusthaine oder Wälder, Brahmanen, Könige, Lehrer und Götter verehrt oder anblickt, nimmt schnell an Geld und Gut zu.

Lusthaine: 1.65; Brahmanen, Könige und Götter: 1.83; 2.91.

101. svapne pūrņa ¹)-niśākara-dinakarayor yadi ²) navo-'dayaṃ gatayoḥ || yasyā'pi darśanaṃ syād | rājaśrī ³) rajyate tasya ||

1) B saṃpūrṇa 2) fehlt bei B 3) B rājyaśrī Wer Sonne und Mond im Traume mit vollen Scheiben neu aufgegangen sieht, an diesem erfreut sich die Göttin des Fürsten-

glückes.

Cf. a 23 (= f 27 = n 26; verderbtere Fassung dazu: i 39; o 34; q 25):

ādityamaṇḍalaṃ svapne candraṃ vā paripaśyati | vyādhito mucyate rogī arogī śriyam āpnuyāt || vyādhito statt des vyādhyato des Ms.

Cf. a 30 d: śriyam cā'rkendu-darśane (āpnuyāt)
b 26 cd: svapne sūryam vidhum dṛṣṭvā mucyate vyādhi-bandhanāt |

g 3: hanta supto yadi naralı pasyet svapne divakaram | sakradhvajam va candram va tasya sarvalı samrddhayalı || m 22 f zeigen das Versmaß: malinī: 000|000|---|0--| in viermaliger Wiederholung; m 23:

dinakara-niśinātham maṇḍalam tārakānām | vikaca-kamala-kuñjaiḥ pūrṇa-padmākaram vā || tarati salila-rā(śiṃ) pāra-nadyāḥ prapanno | dhana-sukha-vibhavānāṃ vyādhinā roga-muktiḥ ||

n 65 (korrupt):

sūryya-vaṃśavacau nātra svapnāṃte yādi dṛśyate | kleśaṃ ca jāyate sarva-sarvāriṣṭa vinirdiśet ||

Wer das Aufgehen der Sonne sieht, wird Glück haben: q 2; desgl. wer die Mondscheibe erblickt: q 3.

102. vṛkṣaṃ samīkṣate yaḥ | phalitaṃ vā puṣpitaṃ tato labhate ||

phalite cintitam acirāt | supuspite hy 1) uttamam vittam ||
1) B py

Wer einen Früchte tragenden oder blühenden Baum sieht, erlangt infolgedessen, wenn er Früchte trägt, alsbald das Erwünschte, wenn er schön blüht, den höchsten Reichtum.

Baum: 1. 108, 145.

Ein Früchte tragender Baum: w 1 in 1. 70; AP 68. 2. 20. m 31 (fragmentarisch) spricht offenbar von Bäumen, wenn es sagt:

sukham ca puspite jneyam sampūrņe vanchitam phalam ||

103. yalı paśyati sarvajñam | viracita-pūjam svadevatām ¹)
cā'pi ¹) ||

tasya bhaved dhanalābho | vipulatarā buddhisiddhir²) api ||

1) B svadaivatam vāpi

3) AD siddhibuddhir

Wer den Allwissenden (Siva), nachdem er ihn verehrt hat, oder seine eigene (Schutz-) Gottheit (im Traume) erschaut, der erlangt Geld und umfassendere Erkenntnis (d. h.: wenn er Brahmane ist: Wissenschaft, anderenfalls Geld).

Cf. 1. 129; 2. 56.

Nach c 16 ist die Verehrung von Gottheiten (surärcanam) ein glückliches Omen.

104. svapne vadavām krauncīm | labdhvā yah kukkutīm ca jāgartti |

vindati sadhanām kanyām | priyamvadām sundarīm vāsau 1) ||

1) AD cāsau

Wer im Traume eine Stute, ein Brachvogelweibchen oder eine Henne empfing und wach wird, findet ein Mädchen mit Geld oder eine süß redende Schöne,

Pferd: 1. 150; Brachvogel: 1. 98; Hahn: 2. 20. — Die weiblichen Tiere symbolisieren den Gewinn eines Mädchens.

b 27: vadavām kukkutīm krauncim dṛṣṭvā bhāryām labhed

Wer eine Kuh bekommt, gewinnt eine treue Frau: b41 in 1.91.

Am Rande von f 38 (sehr undeutlich, korrupt): wer eine Stute mit einem Strick oder einer Schlinge fängt, bekommt einen Sohn; ibid. (korrupt):

vadavām kukkutīm krauncīm dṛṣṭvā'tha pratibudhyeta | sa-kośād (!) api labhyeta bhāryā ca priyavādinī ||

Cf. AP 68. 2. 32°—33° (Text sicherlich unrichtig); n 29 (ganz verderbt):

vadabā kukkutī krauncī labdhvā yah pratibudhyate | suṃko labhate kanyābhā ya ci pniyavādinī ||

besser m 41:

vadavām kurkutīm krauncīm labdhvā yah pratibudhyati | labhate kośasamyuktām bhāryām ca priyavādinīm ||

o 37: vadavām kurkutam krauñcīm ya-bdhā yah pratibudhyate |

sakāśād api labhate bhāryām ca priyavādinīm ||

q 22: balākām kukkutīm krauncīm dṛṣṭvā yaḥ pratibudhyati | kulajām labhate kanyām bhāryām ca priyavādinīm ||

Wenn weibliche Elefanten, Stuten oder Kühe im Hause Junge werfen, so bedeutet dies Glück: s 32.

105. pibati snigdham dugdham | dohana-bhāṇḍa-sthitam saphenam yaḥ ||
syāt tasya somapānam | niyatam māṅgalyam anyad api ||

B liest Pada b: dohana-sthitam bhandake phenam yah

Wer fetthaltige, schäumende Milch, die in einem Melkeimer steht, trinkt, dem wird sicher der Somatrunk zuteil und anderes Heilsames.

Milch 1. 96; 2. 31.

Cf. a 35 (= i 44):

kṣīraṃ pibati yaḥ svapne saphenaṃ dohane kṛte | somapānaṃ bhavet tasya paraṃ tu sukham ādiśet | ebenso o 40 (verderbt), jedoch pāda d: cakravarttitvam ādiśet; q 35 liest pāda d: bhoktā bhogān anekaśaḥ

n 40: kṣīraṃ pibati yaḥ svapne saphenaṃ dohinīkṛtaṃ / somapānaṃ bhavet tasya dhanaṃ sighram avāpnuyāt ||

Wer aufwacht, indem er eine Kuh zu melken glaubt, hat Glück: AP 68. 2. 3.

106. lābhe pradaršane vā | godhūmānam dhanagamah pumsām |

yajñāgamo yavānām vidyā-'dhigamaḥ¹|sarṣapāṇām¹| ||
1) AD "gamo sya tarpamāno yaḥ

Es bedeutet für die Leute der Empfany oder Anblick von Weizen Geld, von Gerste ein Opfer, von Senf Gelehrsamkeit.

Getreide im allg.: 1. 93.

m 30: (Metrum: Upajāti):

yo dhanyakam bhunjati tandulanam godhuma-siddharthayavadikanam |

dhanam hi tasya"maya-nāśa-hetuh svapne Spi śīghram manuje sukhāya [

f 41 (cf. i 47 in 1. 85):

dadhi dṛṣṭvā bhavet prītir godhūmais ca dhanāgamaḥ | yavaiḥ prājñāgamaṃ vidyāt lābhaḥ siddhārthake Spi ca ||

i 49 liest ähnlich f 41. jedoch: yavair yajñāgamam

n 34: dadhi drstvā bhavet prītah godhūme ca dhanāgamam vave ca yajñavidyāyāh labham siddhārthake smrtam (

n 61 (verderbte Wiederholung des vorausgegangenen Verses): hasti drstva bhavet prītih bhūmi ca dhanam āgamam vathe'yam jagamam vidyāl lābham siddhārtham eva ca || o 42: dadhi dṛṣṭvā bhaved āyur godhūmais tu dhanāgamaḥ | yavair yajñāgamaṃ vindyāl lābhaṃ siddhārthakeṣu ca || ähnlich q 36, das als v. l. zu lābhah auch lājān kennt.

a 13 ist parallel, wenn statt dhannam: dhānyam zu lesen ist: . . . annam phalam dhannam . . . svapne yo labhate narah (statt mannam des Ms.) tasya punyaphalodayah ||

Das vacā- und das Senfgewächs bringen Glück: w 11.

Nach Parāśara in Adbh. 505 würde der Genuß (?) von gerösteter Gerste den Tod bedeuten: bhṛṣṭa-yava-masi-bhasmataila-vasā-pānam gātrā-'nulepanam vā māranāya.

Zu godhūma s. auch Lassen, Indische Altertumskunde<sup>2</sup> 1. 291 Anm. 4; zu yava ibid. 292.

Die Weizenkultur scheint im Veda weitaus weniger wichtig gewesen zu sein als die der Gerste oder gar des Reises. Deshalb erwähnen die Texte ihn verhältnismäßig selten. Im Ritual tritt er wenig hervor. Als Speise wird er z. B. Śat. Brāhm. 5. 2. 1. 13 genannt (cf. ibid. 6). Weitaus wichtiger war die Gerste. die oft mit dem Reis zusammengenannt wird (cf. Petrsb. Wb. u. vrīhiyava) und sich mit diesem zu den wichtigsten Lebensbedingungen, wie Einatmen und Ausatmen, verdichtet: Atharvaveda 2. 28. 3. Neben dem kultivierten Getreide spielt das wilde eine große Rolle. Śat. Brahm. 3. 6. 1. 9 sagt: die Gerste ist die Essenz aller Kräuter. Wo deshalb andere Gewächse nicht fortkommen, da wächst die Gerste vergnügt. — Unter kūyava haben wir nach dem Comm. zu Taitt. Saṃh. 4. 7. 4. 2 kutsitayavāḥ (minderwertige Gerste) zu verstehen. Vgl. Rām. 3. 22. 16 nach Petrsb. W. u. godhūma.

- 107. bhūpā viprā gāvo | devāḥ pitaraś ca linginaḥ svapne || yad yad vadanti | tat tat | puruṣasya tathaiva tathyaṃ syāt ||
  - 1) B onti purusam Pāda d lautet bei B: tathyam tathaiva syān

Was Fürsten, Brahmanen, Rinder, Götter, Ahnen und Götterbilder im Traume reden, alles das geht dem (träumenden) Menschen genau in dieser Form in Erfüllung.

Fürsten, Brahmanen und Götter bedeuten Glück

im Traume: 1.83; cf. 2.56; linga: 1.129; Rinder: 1.150; die Eltern: 1.83.

g 11: deva-dvija-śreṣṭhavīra-guru-vṛddha-tapasvinaḥ || yad vadanti naraṃ svapne satyam eve'ti tad viduḥ | praśastaṃ darśanaṃ cai "ṣām āśīrvādaḥ khagādhipa ||

Cf. f 38: devatās ca kṣitir gāvo linginah pitaro Spi vā | nṛpā yad vadanti (naraṃ) svapne tat tathaiva bhavisyati ||

i 55, völlig korrumpiert, wiederholt diese Idee im zweiten Teile des zerstörten Śloka. —

Cf. a 29: devatā munayo gāvo pitaro lingino nṛpāḥ | yad vadanti naram svapne tat tathaiva bhaviṣyati ||

b 34: devatāś ca dvijā gāvaḥ pitaro liṅginas tathā | yad vadanti mithaḥ svapne tat tathaiva bhaviṣyati ||

k 23 f.: devān dvijān govṛṣabhāñ jīvataḥ suhṛdo nṛpān | samiddham agnim viprāms ca nirmalāṇi jalāni ca || pasyet kalyāṇa-lābhāya vyādher apagamāya ca |

m 24 (am Schlusse verderbt):

devā dvijā vā pitaro (statt vitaro des Textes) nṛpo vā | svapneṣu vākyaṃ vadate tathaiva || tathaiva nānyaṃ bhavate narasya | yadā caṃ (!) saukhyaṃ vipado rujo vā ||

Vgl. AP 68. 2. 35 f.; wo als letzte Gruppe der wahrsagenden Wesen die Planeten genannt werden. n 31:
devatā siddhayogī ca pitarau (dvi) brāhmaņo nṛpaḥ |
yad vadanti naraṃ svapne tasya siddhir bhaviṣyati ||
o 48 (rekonstr.):

devatāni dvijo gāvah pitaro lingino nṛpāh | yad vadanti naram svapne tat tathaiva bhaviṣyati ||

Zu wem ein Brahmane spricht: sei mein Sklave, der wird Vișnuit: b 73:

svapne vipro vadati yam mama dāso bhave'ti ca | hāridāsasya tad bhaktim labdhvā sa vaiṣṇavo bhavet ||

Nach c 10 sah Akrūra einen Brahmanen, der einen Segenswunsch sprach; das war eine glückliche Vorbedeutung; cf. aber b 65 in 2. 91.

Nach c 17 sah Akrūra in einem glückverleihenden Traum Brahmanenmädchen und einen Knaben: viprabālās cabālam ca.

Nach dem offenbar korrupten Verse f 60 sind eine Ansammlung von Mädchen, eine Menge von Wissen, Speisung der Brahmanen (oder: Brahmanen und Speisen?), ein Haufe von Lehrbüchern(?) ein Glückszeichen:

kanyāsamūham sthita-mangalāni vidyāsamūham dvijabhojanāni |

śāstra-samūham sthitim uttamāṇam (!) etāni paśyet sthitimaṅgalāni ||

o 70 (ganz verderbt):

kanyā-samūham kṣiti-maṇḍalānām | vidvāsamūham dvija-sobhanānām | sāstra(m)-samūham sthitim uttamānām | etāni yasapec bubhamamgalāni ||

i 76 lautet dieselbe tristubh:

kanyā-samūham sthiti-maṅgalānām | dvijā (!)-samūham sthiti-maṅgalānī (!) || śāstra(m)-samūham sthitir uttamānām | etāni paśyec chubhamaṅgalāni ||

Lob durch Götter und Ahnen bedeutet Glück: v 30. h 27: prasādo deva-viprebhyo gurubhyaś ca tathā dvija | als Glück bedeutend.

Segen durch Götter, Brahmanen, vortreffliche Menschen, Lehrer, Greise und Büßer bedeutet Glück: g 11 in 1. 107.

o 67: mahāvrata-tapasvī(!) ca bhagavantam dvijottamam | yadi pasyati svapnānte gotravrddhir bhavisyati ||

i 73: mahābrahma-tapasvinam bhagavantam dvijottamam | yadi paśyati svapnānte gotram tasya vivarddhanam ||

Der Anblick eines Brahmanen bedeutet Glück: AP 68. 2. 19; b 20 in 1. 121; der eines Lehrers bedeutet Gutes: c 17; cf. n 37:

dvijam cai" vā calam drstvā devatām ca višesatah | arthalābho bhavet tasya buddhir vā vipulā bhavet || Religionsgeschichtliche Versuche u. Vorarbeiten XI, 4.

Der von einem Brahmanen gesprochene Segenswunsch geht in Erfüllung:

b 40: yam svapne brāhmaņo vipraķ karoti ca śubhā-"śiṣam | yad vadati bhavet tasya tasyai-"śvaryam bhaved dhruvam |

Wen ein Brahmane umarmt, gewinnt Sündenvergebung:

b 42: svapne tu brāhmaņas tuṣṭaḥ samāśliṣyati yaṃ vraja | tīrthasnāyī bhavet so Spi niścitaṃ ca śriyānvitaḥ ||

Wem e. Br. eine Blume schenkt, hat großes Glück:

- b 44: svapne dadāti puṣpaṃ ca yasmai puṇyavate dvijaḥ | jayayukto bhavet so Spi yaśasvī ca dhanī sukhī ||
- b 49: yasya geham samāyāti bhāryayā saha brāhmaṇaḥ | pārvatyā saha śambhur vā lakṣmyā nārāyaṇo Sthavā | brāhmaṇo brāhmaṇī vāpi svapne yasmai dadāti vā | dhānyaṃ puṣpāñjaliṃ vāpi tasya śrīḥ sarvatomukhī ||
- b 40 (Text unsicher): gastliche Aufnahme des Br. wird vergolten:

  paritusto dvijaśresthaś cā" yāti yasya mandiram |

  nārāyaṇaḥ śivo brahmā praviśet tu tad-āśramam ||

  saṃpattis tasya bhavati yaśaś ca vipulaṃ śubham |

  pade pade sukhaṃ tasya saṃmānaṃ gauravaṃ bhavet ||

Wer Brahmanen zufriedenstellt, und alsdann von ihnen eine Frucht erhält, wird Glück haben:

- b 39: svapne ca brāhmaņo devo brāhmaņī kanyakā'pi ca | brāhmaņo brāhmaņī vāpi saṃtuṣṭā sasmitā satī | phalaṃ dadāti yasmai ca tasya putro bhaviṣyati ||
- v. l.: kumārī cā' stavarsīyā ratna-bhūsaņa-bhūsitā yasya tustā bhavet svapne tasya tustā ca parvatī (v. l.: sa bhavet kavipanditah); diese sämtlichen Worte der v. l. wiederholen sich b 58.
  - 108. dhvaja-sambhavo bhujāyāṃ | taru-vallī-gulma-rohaṇaṃ nābhau || syād yasya so¹) Spi¹) satyaṃ | nityaṃ na viyujyate²) lakṣmyā ||
    - 1) B prasopi 2) B vimucyate

Wem im Traume ein Banner aus dem Arm, oder ein Baum, ein Schlinggewächs, ein Busch aus dem Nabel herauswächst, der wird auch sicherlich niemals von der Glücksgöttin getrennt.

Cf. 2. 34 f.

Banner: 1. 87; Arm und Nabel: 2. 141.

Bäume und Sträucher: ihr Besteigen: 2.52; ihr Blühen zur rechten Zeit: 2.59; Pflanzen mit Milchsaft (1.146) und Schlinggewächse (1.117) bringen Glück; jedoch ist (2.118) der Anblick mancher Schlinggewächse sowie die Selbstfesselung des Träumers mit diesen (2.10) ominös; auch der Genuß vieler Baumteile (2.117) und das Herunterfallen des Träumers von Bäumen (2.80) bringt Unglück. Vertrocknete Pflanzen: 2.39.

Bei der Berührung des Nabels entsteht Hass: g 5; ominös ist das Herauswachsen von Gras und Bäumen aus anderen Körperteilen als dem Nabel: h 1 in 2. 34 f.; das Entstehen von Bäumen oder Gras am Nabel bedeutet Glück: h 20.

Der Nabel spielt in der indischen "Gliederkunde" eine sehr erhebliche Rolle. Er scheidet den für rein gehaltenen Oberkörper von dem unreinen Unterkörper. Dies gilt namentlich von dem Leibe der Frau (s. Petersb. Wb u. nābhi) und dem des Tieres: "was oberhalb des Nabels liegt, ist das beim Opfertiere (zu den Opferzwecken) eher verwendbare; was unterhalb, besteht mehr aus Kot. Was von dem Lebenshauche unsterblich ist, geht oberhalb des Nabels mit den oberen Lebenshauchen heraus; was aber sterblich ist, verläßt den Körper unterhalb des Nabels" Sat. Brāhm. 6. 7. 1. 10 f.

109. sita-vihagaiḥ sita-bhujagaiḥ ¹) sita-turagair bhavati yasya divi gamanam || tridaśa-vimānaiś ca tathā | sa mahīṃ muhur aśnute krtsnām ||

1) AD sitaturagair Pāda b lautet bei AD: yasya bhavati divyapathagamanam ||

Wer mit weißen Vögeln, weißen Schlangen, weißen Pferden oder mit Götterwagen in den Himmel emporsteigt, erlangt sofort die ganze Erde. Weiße Tiere: 1.30; Götterwagen: 1.95; Emporsteigen zum Himmel: cf. 1.13.

Der Anblick einer weißen Schlange ist Glück bedeutend: b 69 in 1. 131.

Nach Agnipur. in Adbh. 500 f. sieht Trijaṭā einer Traum, in dem Raghu's Sohn die Sītā auf eine Sänfte setzt, die durch den Luftraum geht und von 1000 Elefanten gezogen wird. Rāma thront, vereint mit Sītā, auf einem weißen Elefanten, mit weißen Gewändern bekleidet; ferner auf einem von weißen Stieren und Pferden bespannten Wagen, weiße Kränze und Gewänder tragend. Wer einen solchen Traum sieht, wird von allen Leiden erlöst und erfährt unendliches Glück.

110. yah paśyaty ātmānam | svapne dhūmam pibantam atigāḍham dhūmāyantam 1) ca naras | tasya vibhūtir bhavati 2) mahatī ||

1) AD <sup>o</sup>yattam 2) B bhaven

Ein Mann, der seine eigene Person im Schlafe erblickt, wie sie überaus dicken Rauch trinkt und Rauch von sich gibt (?), dem wird große Macht.

Cf. 1. 75.

n 44: dh(r)ūm(n)am pibati yalı svapne dh(r)ūm(r)am jyotiś ca paśyati |

jvalitam caiva jyotirtham (!) lakṣmī(s) tasya vimucyati || n 64 (ganz verderbt):

dhūmam pibamti yah kṣīram dhūmapānam ca dṛśyate | jvalate caiva yo yatra pamca lakṣmī vimumcyate ||

- o 44: dhūmitam viparītam ca prajvalantam sva...vaca | yas tu pašyati svapnānte tasya saukhyam nirantaram ||
- a 38: dhūmam pibati yaḥ svapne dhūpasthāmtam (!) vipašyati | kanyālābho bhavet tasya kṣipram eva na saṃśayaḥ ||
  - 111. vahanam ¹) hutāśanasya | jvālā-jaṭilasya dbūma-rahitasya ||
    grasanam ca tathā prathanam ²) | śubhāvaham bhavati
    manujānām ||

1) AD havanam 2) B prasabham

Das Tragen eines Feuers, das voll von Flammen aber ohne Rauch ist, sein Verschlingen und Ausbreiten bringt den Menschen Glück.

Rauchiges Feuer bedeutet Unglück: 2. 88.

Flammendes Feuer bedeutet Glück (a 56):
gādhūmaṃ (!) prajvalitam agniṃ paśyati budhyate |
saṃnidhau(san) phalasamyuktā laksmīprāptir bhayet khalu ||

112. kṣetre vāri-vimokṣo | darśana-lābhau ca jāta-dhānyānām || gṛha-saṃsthānaṃ ca tathā | puṃsāṃ sampatti-sukha-hetuḥ ||

Die Überrieselung eines Feldes mit Wasser, der Anblick oder Empfang des darauf neu entstandenen Getreides, ferner die Bergung (desselben) im eigenen Hause bedeuten Glück und Freude für die Menschen.

 $A^1\ D^2$  : . . . tādṛśa dhānyeṃ āpale gharaṃta sāṃṭha-ūna  $D^1$  sāṃṭhavūna ṭhevilīṃ aseṃ . . .

Wasser: 1. 30; Getreide: 1. 96.

113. gamanam agamya-striņām | yo bhakṣaṇam apy abhakṣya-vastūnām | vidadhāti vigataśaṅkaḥ | sa śaṅkate devato¹) 5pi¹) na¹) vai ||

1) B daivato nai

Wer den Gang zu verbotenen Frauen oder das Essen von verbotenen Speisen unternimmt, ohne dabei Furcht zu zeigen, der fürchtet sich selbst vor einem Gotte nicht.

Furcht schadet: beim Kampfe: 1.52; beim Biß von Tieren: 1.81; dem Trinken von Gift: 1.46; dem Schlafen auf einer Leichenstätte: 1.55.

Verbotene Frauen: b 17 in 1. 122; a 7 in 1. 79; v 30; g 11; Verbotene Getränke: 1. 60.

Sterben und Besuch verbotener Frauen bringt Glück: v 30.

Nach AP 68. 2. 15 bedeutet Glück: darśanam ca'py adrstanam agamya-gamanam tatha.

In Saun. Kar. Bl. 69 b lies statt: gaganam hitam pasyet pasyed vā kama - maithunam vielleicht: agamyāgamanam pasyet . . ., hier allerdings als böses Omen.

Der Genuß verbotener Speisen bringt Glück: AP 68. 2. 17. Dagegen scheint die übermäßige Furcht Unheil zu verheißen (kālāvaiī in Adbh. 506):

rakta-gandha-praliptā-'ngo rakta-mālyo-'paśobhitaḥ | tailā-'bhyakto Stibhītaś ca . . . tan-nāśo vatsarā-'rdhataḥ ||

Der Besuch von verbotenen Frauen ist im Ritual (cf. Gautama's Dharmaśāstra 15.18 (ed. Stenzler nach Petersb. Wb. unter agamyāgamanam) als schwere Sünde gebrandmarkt. Die späteren Traktate beschäftigen sich häufig mit ihr: Śantimayūkha 78 Reihe 8ff. nennt folgende Unterabteilungen, die wohl nach der Schwere der damit verbundenen Schuld geordnet sind; es sind Sühnehandlungen nötig: gurutalpe; vvabhicaritāvam mātari sakrdgamane; kāmato jananyatirikta-gurubharyāgamane; jananyam kāmato gamane; śūdrasva viprā-"gāmane: gurū-'pabhuktāsv api sādhārana-strīsu gamane; bhaginy - adi - gamane; candaly - adīnam kama-'kamayoh sakrdgamane; bhrātrbhārya-"gamane; kanisthabhratur bhāryā-"gamane; ācārya-strī-gamane; kumārī-gamane; anupabhukta - gamane: vyabhicarita - ksatriya - vaiśyā - samgamane; brahmanasya syairinya(m) gamane; bandhakī-gamane; pratilomyā vyavāye; rajasvalā - "gamane; uttama - varņāyā rajasvalagamane; rajaka - "di - gamane; vidhava - "gamane; strīnām vyabhicare; antvaja-gamane strīnām; go-varja-paśugamane veśyā-"gamane ca; śunī-gamane; go-gamane. — Obenan steht also die Entheiligung des Bettes des Lehrers; von den anderen Verfehlungen seien hervorgehoben: der Incest mit der Mutter; der Beischlaf eines Südra mit Brahmanenfrauen; das geschlechtliche Vergehen gegen die Schwester und Schwägerin; der Liebesbesuch von Weibern der niedrigen Kasten, mögen diese wollen oder nicht (Notzucht also hier straffrei!); die Benutzung einer unberührten Jungfrau. Das Konkubinat mit leichtsinnigen, liederlichen und mit den Menses

behafteten Frauen: Koitus am Tage; Umgang mit Huren und sodomitischer Verkehr mit einigen Haustieren; Hündinnen; Kühen<sup>1</sup>. — Das gamanāgamanam behandelt das Ms. Chambers 764, Weber Cat. 270 Nr. 903, Kap. V Bl. 32 b.

agamyāgame prāyaścittāni gibt das Padmapur. 4. 49; Regeln darüber, welche Frauen man nicht besuchen soll und wie man anderenfalls die Sühne zu vollziehen hat, finden sich ibid. 2. 18 (hier wird neben der cāṇḍālī die śvapākī genannt).

Noch strenger als das geschlechtliche Leben ist die Wahl von Speise und Trank geregelt. Ominös ist: übermäßige und zu geringe Nahrungsaufnahme (AP 67.3.3), der verunreinigende Genuß unreiner Speisen (AP 70.5.2), Blut im Essen (Mayūracitra in Adbh. 457):

siddhānne vyañjane caiva rudhiram yatra drśyate | rājā-'mātya-vināśah syān māsa-mātrān na saṃśayah ||

der Genuß von Sand, Kohle usw. (AP 64. 5. 3); Leichengeruch bei Speisen (AP 64. 7. 10). — Teilweise oder vollständige Nahrungsentziehung spielt bei dem religiösen Gelübde (vrata) eine Hauptrolle. Zur Vorbereitung einer Sühne wird einmal dreitägiges, vollständiges Fasten gefordert: AP 70. 2. 1. Bei ungewöhnlichen Naturereignissen ist das gleiche der Fall: während des Verlaufs von Sonnen- und Mondfinsternissen darf man keine Speise genießen. Gehen sie gar verfinstert unter, so soll man baden und bis zum nächsten Tage fasten (AP 53. 6. 4—5). Dieses Verbot wiederholt sich in der neueren Gesetzesliteratur: I. R. A. S. Bombay br. vol. 15 p. 265 f. — Ausführliche Speisegesetze gibt die Literatur der Dharma-

¹ Nach Channabasavapurāṇa Kap. 38 's. Journal of the Royal Asiat. Soc. Bombay branch vol. 8 Nr. 24 S. 167) nähert sich Agni in Gestalt einer Taube dem Siva, um diesem Tiere sein semen virile in den Mund zu ergießen. In der Sittengeschichte Indiens kann es an traurigen Vorbildern solcher Exzesse nicht gefehlt haben. Erwähnenswert ist auch der (fingirte) Beischlat der Großkönigin mit dem toten Opferhengste als Mittelpunkt des Kultes des asvamedha. Koitus mit einem weiblichen Affen (yogayātrāyaṃ varāha in Adbh. 505):

śmaśru-keśa-nakha-dairghya-karttanam vānarī-vikṛta-nāry-upāsanam | raktavastra-sarujā-'nganā-'rdanam roga-bhaya-śoka-tāpadam | ardanam schwerlich richtig.

śāstra: s. L. v. Schroeder, Indiens Literatur und Kultur 406-8. Des Śrīśūlapāni prāyaścittaviveka Chambers 328 zählt Bl. 77 b seg, als abhaksya - bhaksana - prāyaścittāni folgende Formen der Buße auf: śūdrānna - bhaksana - prāyaścittāni; rajakā-"dy-antyajā-'nna-bhakṣane prāo; kāyā-'likā-'nna-bhaksana - prā<sup>0</sup>: sāmānvenā'bhojva-bhojana-prā<sup>0</sup>; cāndāla-patitaspṛṣṭā-'nna-bhojana-prā0; vṛthā-māmsa-bhakṣana-prā0; gavā-" di-māmsa-bhaksana-prā0; hamsā-"di-paksi-bha0; kāmato matsva-bha<sup>0</sup>: devārthe kalpita-bhaksva-vrthā-pāvasā-'pūpā-''dibhao: athai"kāki-mrstā-'nna-bhojana-prāo; gudā-"di-sammiśram dadhy-ādy-abhaksyam; atha śūdra-bhājana-bhinnakāmsyabhojana - prā0; atha lasuna - "di-bhaksana - prā0; atha sūtakamrtakā-'nna-bhaksana-prāo (brāhmanādīnām sūtake; śūdrasya sū<sup>0</sup>); athai"kādaśāhā-"di-śrāddhā-'nnabhojane prā<sup>0</sup>; ahastadattaśūdrādidatta-ghrtādibhaksana-prā<sup>o</sup>; akrtā-'pośā (? mam a) krtamauna-bhojane prā"; atha tailā-'bhyangā-"di-snānārhasya krtasnānasva bhojana-prā<sup>0</sup>; parihita-nīla-vastrasva bhojanaprā0; brahmano-'cchişta-bhakṣaṇa-prā0; vidāla-kākā-"dy-ucchista-bhaksana-prā o; cāndāla-kūpa-bhāndo-'daka-pāna-prā o; athā'krtā-"cama(nam) tasya pāna-bhojana-prāo; atha yajño-'payīta - rahitasyā'nna-bhaksana-prā<sup>0</sup>; reto-mūtra-purīsa-bhaksana-prā°; brahmacārino madhu-māmsā-("di)-vibhaksana-prā°; brahmacārinām amedha (?)-bhānda-pakyā-'nna-bhaksana-prā<sup>0</sup>; atha asthy-ādi-dūṣitā-'nna-bhojana-prā0; atha puṃsavanasīmanto-'nnayana-karmani bhojana-prāo; atha bhojanakāle reto-mūtra-visto-'tsarga-prāo. Wie wichtig die Lehre von der "Reinhaltung" als solcher ist, lehrt Agnipur. 153, 12: wenn ein Meister seinen Schüler in die Lehre genommen, soll er ihn zunächst in den Vorschriften über die "Reinhaltung", sodann über die Anlegung des Opferfeuers und über die Zeremonie der Verehrung der Dämmerung unterrichten. Bei dem ersteren Punkt handelt es sich bezüglich der Nahrung um die profane Speise. Unvergleichlich älter als diese Vorschriften aber sind die Bestimmungen über die anzunehmende Verunreinigung der Opferspeise. Hier besitzen wir in den Atharvaprāvaścittāni einen ausführlichen, sehr alten Traktat, der sich inhaltlich mit vielen, den Brahmana- und Sutra-Literaturen zugehörigen Einzelheiten und stellenweise wörtlich mit den ebenfalls sehr alten, aber nur in einer überaus korrupten Handschrift bewahrten Brahmapräyaścittäni deckt. Die spätere Zeit hat einen ganzen Thesaurus dieser Bestimmungen, von dem vieles wiederum in die Puränen übergegangen ist, in Form zahlloser Traktate entstehen lassen 1. Von Einzelheiten erwähne ich Padmapur. 1. 56. 1 ff. — Vers 26 zeigt, indem er das uralte Gebot wiederholt, von selbst oder durch Würmer resp. durch Berührung mit Unreinem verderbte Opferspeise zu genießen, den indischen Konservativismus aufs deutlichste:

kṛmiduṣṭam bhāvaduṣṭam asat-saṃsarga-vartti yat |
kṛmi-kīṭā-'vapannaṃ ca sa-hṛt (1: śakṛt-)kledaṃ ca nityaśaḥ
(varjayet). Auch nach Agnipur. 173. 32 ff. ist diejenige
Nahrung verderblich, die von Haaren oder Würmern besudelt,
von Krähen gehackt, dem Hunde oder der Kuh (cf. unten
1. 113) beschnuppert oder dem Fuße berührt ist:

keśa-kīṭā-'vapannam ca pādaspṛṣṭam ca kāmataḥ |
kākādyair avalīḍham ca śūnā saṃspṛṣṭam eva ca ||
gavādyair annam āghrātam bhuktvā tryaham upāvaset |
s. auch Agnipur. 174. 4:

homadravye mūşikādyair bhakşite kīṭasaṃyute | tāvan-mātraṃ parityajya prokṣya devādi pūjayet ||

Diese Vorschriften entsprechen genau denen des Veda. Ich erwähne hier als Beispiele Ath. Prāyaśc. 2. 5: atha yasya vapām āhutim vā gṛhītām śyenah śakunih śvā vā'nyo va "hared... kā tatra prāyaścittih und ibid. 2. 6: yadi duṣṭaṃ haviḥ syat kītā-'vapannaṃ vā tat tasmin bhasmany upavaped apsu ve'ty eke.

Überhaupt ist es ominös, wenn irgendwelche Tiere das Opfer berühren (Kauś. 123. 1), ja auch nur in seinen Bezirk eindringen (Agnipur. 218. 10 ff. — Viṣṇudharm. in Adbh. 422), oder wenn zwischen zwei der häuslichen Opferfeuer ein Wagen, ein Hund oder ein sonstiges Tier läuft (Atharvaprayaścittani 1. 2). Dürfen doch nicht einmal die am Opfer Beteiligten dies zu tun wagen (Kāty. Śr. 1. 8. 23).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eine Bearbeitung von Gruppen dieses Gebietes behalte ich mir für eine Sonderabhandlung vor.

114. svapne mṛga ¹)-vihagānām | vārinidhau śaṅkha-mīna-śuktīnām ²) || grahaṇaṃ bhavati dvedhā | kalyānakaraṃ sadā ³) pumsah ³) ||

1) AD mṛgapati 2) AD śaṅkha-śukti-muktānāṃ || 3) A saṃpadāṃ pusām D susaṃpadāṃ pusāṃ ||

Wenn jemand im Traume Wild resp. Vögel, oder in der Wassertiefe Muscheln, Fische oder Perlmuscheln fängt, so ist dieses für ihn allemal doppelt Glück verheißend.

Vögel: 1.78; Muscheln, speziell Perlmuscheln und Perlen bedeuten Glück: 1.69, 117f.; im Traume des Phlegmatikers: 1.10.

Der Genuß von Vogelfleisch bringt Glück: b 23 in 1. 36. Wer einen Vogel tötet und ißt, hat Glück (g 6):

avim hatvā svayam khādet simham ambujam eva ca | svangam asthihūtāśam ca surāpānam khagādhipa ||

Fische, Muscheln und Perlen bedeuten Geld (cf. w 10: māṃsaṃ matsyaṃ . . .): b 31 (Text unsicher):

matsyam māmsam mauktikam ca śankha-candana-dārakam | yas tu paśyati svapnānte vipulam dhanam ālabhet || Cf. AP 68, 2, 12.

Wenn ein Brahmane jemandem eine Perle schenkt, bedeutet dies großes Glück: b51 in 1.65a; Muscheln und Perlen bedeuten Geld: a9 in 1.117; die Muschel Glück: n50.

Genuß von Fischen bringt Glück: k 24; Geld: h 24 nach Adbh. S.; Fische bringen Geld: p 17 und oft; das Verschlungenwerden durch einen Fisch aber Trauer: v 17; k 8; p 10; cf. unten 2. 137.

i 69 (falsch):

śańkha-śabdasya nirghosam rājyam nagarabhūsanam | yadi paśyati svapnāmte vasudhā-jiva-sambhavam ||

Der Genuß von gekochten Fischen bringt Trauer: Parāśara in Adbh. 503.

Den Lehren des Veda zufolge darf man einen Fisch nach Belieben töten, denn er ist verflucht: Taitt. Samh. 2. 6. 6. 1 f.; ihn aber nach Belieben zu verspeisen, ist verboten: s. Inhaltsangabe von Chambers 328 in 1. 113. Der "Fischtöter" der alten Zeit (matsyahan) war wie der spätere Fischer von Beruf (kaivartta, dhīvara) gering geschätzt. Er galt als Mischkaste (Manu 10. 34) und gehörte jedenfalls dem nichtarischen Volke der Niṣāda an (Hariv. 310 nach Petersb. Wb. u. dhīvara). Unter den vedischen Gottheiten ist Manu die einzige, die in der Sintflutsage Fischgestalt annimmt. Der Fischgestalt nähern sich bisweilen die wasserbewohnenden Nymphen (Apsaras) an.

115. grasanam vasundharāyā | jalasetor bandhanam¹) vidhatte yaḥ ||
vyālasya²) damo²) grahaṇam | bhayati śubhaṃ tasya
manujasya ||

1) A vardhanam 2) AD vyālasadāmno

Wenn jemand die Erde verschlingt, einen Wasserdamm aufbaut, eine Schlange bändigt oder fängt, so bedeutet dieses für ihn Glück.

Krafttaten: 1. 45; Bedeutung der Schlange: 2. 78. h 23 in der v. l. des Adbh. S.: das Verschlingen der Erde und der Meere bringt Gutes; s. das Zitat in r.

Im Agnipur, nach Adbh. 500 träumt Trijațā, daß Rāma

die ganze Erde samt Bergen und Wäldern verschlang.

Wer im Traume eine weiße, gelbe oder rote Schlange tötet oder einer schwarzen das Haupt spaltet, dessen Sohn geht zugrunde: AP 68, 2, 54.

Nach Brh. 28. 5 und AP 65. 2. 5 bedeutet es Regen, wenn Kinder im Spiel einen Wasserdamm aufbauen.

116. caturangasya balasya | pradarsanam bhayati yasya purusasya || mṛtakasya tathā syapne | na 1) tasya 1) kalyāṇa-vai-kalyam 2) "

1) AD tasya ca 2) AD 0-kaivalyam

Wenn jemand im Traume ein viergliedriges Heer oder einen Leichnam sieht, so gibt es für einen solchen keine Mangelhaftigkeit des Glückes.

Der Tod eines Freundes bedeutet Geld: 1. 131. Wer aber einen Leichnam besteigt (2. 40) oder bei einem im Bette Verstorbenen schläft (2. 102), erleidet den Tod.

Wer zu einem Heer (?), dem Ozean, zum anderen Ufer einer Badestelle oder zu einem Berge gelangt, gewinnt ein Kind: g 17 (Text kaum richtig):

balam (?) cā'mbunidhim vāpi tīrthapāram prayāti yaḥ | tasyā'patyam bhaved vīra acalam ca khagā-'dhipa ||

Sterben bedeutet Glück: h 29; ebenso ein unbeweinter Toter: w 12.

Sieht man einen Toten, so lebt man lange; einen Kranken, so wird man gesund; einen Unglücklichen, froh: b 70 (verderbt, offenbar folgendermaßen zu rekonstruieren):

yalı pasyati mrtam svapne sa bhavec cirajīvanalı | arogo roginam sukhī dulıklınam ca drstvā bhavet |

Wer aber ein totes oder eingeschlafenes (v.l.: kahlköpfiges) Junges, sei es vom Menschen oder vom Tiere, sieht, wird unglücklich: e 13.

117. vidruma - vallī - śaṅkhān | śuktīr ¹) muktāḥ kapardakānt ²) svapne ²) || yaḥ paśyati ³) vindati ³) vā ³) | sa ⁴) vittam āpnoti na cirena ||

1) AD śuktir 2) B °kān niyatam 3) A °ti vidam vā D °ti dattān vā 4) B sya

Wer im Traume Korallen, Schlinggewächse, Muscheln, Perlmuscheln, oder Otterköpfehen sieht oder findet, erlangt bald Reichtum.

Schlinggewächs: wächst aus dem Nabel: 1. 108; des Träumers Körper wird damit umstrickt: 2. 10; entspringt aus dessen Körper: 2. 36; der Träumer besteigt es: 2. 39; der Anblick mancher Schlinggewächse ist ominös: 2. 118.

Muscheln: 1. 114.

Wer Schlinggewächse voll schöner Blumen sieht, wird frei von Krankheit: m 26; cf. a 9 (= f8 (bessere Lesart von i 14); n 52; o 12; w 13): ... śańkha-mauktika-candanam... svapne vakti dhanāgamam; — für Kamsa aber bedeuteten kleine, zerspaltene Otterköpfchen (kapardakāh), die in seinen Feuertopf (ukhā) hineingelegt wurden, Unglück: d 9 in 1. 121; e 6 in 2. 7.

118. keyūra-hāra-mukuṭa-graiveyaka-kaṅkaṇā-'ṅgulīyāni || yaḥ karṇā-''bharaṇaṃ vā|labhate paśyati śivaṃ tasya ||

Bei C findet sich diese Strophe als 2, 23; s. u. 1, 121.

Wer im Schlafe Armreif, Perlenschnur, Diadem, Halsschmuck, Armband, Fingerring oder Ohrschmuck empfängt oder sieht, der hat Glück.

Juwelen, namentlich Perlen (1.114) bringen Glück: 1.95. Halsschmuck: cf. a 37:

mālām yo labhate svapne grīvāyām atulām yadi | jvalantam caiva yah svapne lakṣmīs tam na vimuncati ||

119. karņāvatamsa-sekhara-lalāṭikā ¹)-pattravallaıīḥ ²)
svapne ||
yaḥ prekṣate karoti ca | kalayati ³) manujaḥ sa ⁴)
kalyāṇam ⁴)

C zählt hier: 2, 20 (s. o. 1, 71).

1) AD lālātika 2) AB patra<sup>0</sup> 3) C kalla<sup>0</sup> 4) AD <sup>0</sup>jasya ka<sup>0</sup>

Wer im Schlafe Ohrenschmuck, Scheitelkranz, Stirnverzierung und Körperzeichnung sieht oder macht, ein solcher Mann macht sein Glück.

Cf. 1. 95.

- 120. nandyāvarta¹)-svastika-dīpa-patākāsu mṛttikā-dūrvā- ||
  māṅgalyāny aparāṇy api | yaḥ paśyati bhavati tasya
  śubham ||
  - 1) B nandāvartta-0

Wer neben dem Nandyāvarta- und Svastika-Zeichen, neben einer Fackel und einem Banner Glückszeichen wie Lehm oder Dūrvā-Gras sieht, oder andere der Art, erfährt Glück.

D¹: tagarācem puṣpa, raṃgācem svastika, dīpa, patākā, cāṃgalī mṛttikā, dūrvā, ity ādi māṃgalika padārtha . . .

Banner: 1. 87.

Svastika-Zeichen bringt Glück: b 22 in 1. 96; n 50 a in 1. 44.

Fackel: cf. b 19 in 1. 94; c 9 in 2. 4; f 12 (ähnlich n 53): dīpam annam phalam padmam kanyām chattram dhvajam tathā |

svapnānte labhate yo Ssau yac cintayati tad dhruvam | n 38: dīpam puṣpam phalam mūlam kanyā-chattram dhvajam tathā | . . .

a 13: dīpam annam phalam dhannam (!) kanyām svapne tathā dhanam |

svapne yo labhate mannam (!) tasya punyaphalo-'dayah ||

i 18 = f 12; jedoch Pāda b c: kanyā(m)kṣatram tatha svakam || svapnāṃte yo labhe(n) maṃtram.

s 11: dīpam annam phalam pakvam kanyām chattram tathā dhvajam |

syapne yo labhate mantram sa dhanam sighram apnuyat |

m 13 liest statt dhannam: padmam; Pāda b: kanyām chattram dhvajam ratham; Text n schiebt ein: siddham annam phalam pakvam kanyāchattram tathā dhvajam svapnānte dṛśyate tatra phalam cintayed dhruvam.

Dagegen bedeutet das Erlöschen einer Fackel Unglück: p 11; cf. k 10: praṇāśaṃ dīpacakṣuṣoḥ; eine fallende

Fackel: Saun. Kar. Bl. 69 a.

Banner: cf. b 19 in 1.94; f 12 in 1.120.

dūrvā-Gras bringt Glück: w 11; cf. J. R. As. Soc. Bengal vol. 39 p. 223—7.

121. vyajana - sṛṇi - kalaśa ¹) - bhājana - mukura ²) - dhvaja - cāmarā ³)-"tapattrāṇām ³) || lābhaḥ svapne darśanaṃ ⁴) | sparśo ⁵) vā vṛddhaye ⁶) puṃsāṃ ||

1) C kuliśa 2) C mukuṭa 3) C canetārapātrāṇāṃ
4) Do na BC śastah 5) C ośe 6) C siddhaye

(Bei C schließt sich an diese Strophe (2. 22) als 2. 23 die Āryā 1. 118 (s. o.) an.)

Der Empfang, Anblick oder die Berührung von Fächern, Elefantenhaken, Bechern, Gefäßen, Spiegeln, Bannern, Büffelschweifen und Sonnenschirmen im Traume ist Glück bringend für Männer. Alle Abzeichen der königlichen Würde bringen Glück: 1.88. Gefäße: 1.125; Melkeimer: 1.105; silberne und goldene Schalen: 1.43; Banner: 1.87.

Sonnenschirm: 1. 88; 2. 139.

Elefantenhaken: AP 68. 2. 13 in 2. 132.

Spiegel: AP 68. 2. 30; q 8; nach Śaun. Kār. Bl. 73 b bringt ein in der Hand befindlicher Spiegel (könnte auch gemeint sein: das Zerbrechen eines . . . Spiegels) Unglück (Text unsicher):

pūrņa-kumbhādi-nāśam ca hastastham darpaṇam tathā | svapne cai"tāni paśyec ca mṛtyuśoko bhaved dhruvam ||

Auch der Anblick eines elfenbeinernen Siegels bringt Glück: AP 68. 2. 26.

Alle oben angegebenen Instrumente haben ihre Formen seit der Zeit der buddhistischen Wandmalerei wenig oder gar nicht verändert; cf. J. Griffiths, The paintings in the Buddhist cave-temples of Ajantâ vol. 1 p. 43 f: Fans are of three kinds, the most frequent being a square of mat, or other fabric set on a handle — the "Peshavar pankha" of this date; the pole fan, wielded with two hands; and the familiar crescent-like form (figs, 43 and 44). All are as modern and they are ancient. — Elefantenhaken: s. ibid. fig. 42 a und b. Fliegenwedel (Büffelschweife): ibid. p. 15: Fly-flaps, in all essential points, are those of to-day, made of either horse or yak-tails set in ornamental handles (Plates 5 and 55).

Gefäß: ein goldenes Gefäß bedeutet Königsherrschaft: g4; AP 68. 2. 30; desgl. ein rotes G. (oder: G. mit Blut?): f35.

Ein sehr großes, volles Gefäß bringt Glück: w 9; ein Wasserkrug (bhrigāra): m 22.

Ein Gefäß mit flüssiger Butter oder Wasser, sowie Sonnenschirme, Fäden, Schnüre und Stricke bedeuten eine Reise (weil sie Reiserequisiten sind): Paräsara in Adbh. 503.

Regen bringt das Überschreiten eines vollen Gefäßes: AP 68. 2. 31; vgl. b 20:

pūrņa-kumbham dvijam vahnim puspam tāmbulamandiram |

śukladhanyam natam veśyam drstva śriyam avapnuyat ||

b 46: svapne tu pūrņakalaśam kaścit kasmai dadāti vā | putralābho bhavet tasya sampattim vā samālabhet ||

Wem ein Brahmane einen Glück verheißenden Topf schenkt, der wird König werden: b 55 in 1. 132; Akrūra sieht einen gefüllten Topf: c 14; für Kamsa bedeutete es Unglück, als er einen Mann aus niederer Kaste des Träumers Krug zerbrechen (d 10) und ihm kleine zerbrochene Otterköpfchen in einem Feuerkessel als Geschenk geben sah (d 9):

...dadāti mahyam ukhāyām 1 (so statt ūṣāyāṃ!) chinna-bhagnakapardakān |.

Ominös ist das Zerbrechen eines vollen Gefäßes (Śaun. Kār. Bl. 73b); pūrṇakumbhādināśanam.

Ein zerbrochenes Gefäß (oder: ein Mann mit e. z. Gef.) bringt Unglück: e 21; w 4; desgl. ein zerbrochenes Messinggefäß: Parāśara in Adbh. 503.

Sonnenschirm: b 19 in 1. 94; f 12 in 1. 120; v 28; w 12 und oft; sein Empfang bedeutet eine Reise: b 24 in 1. 59 (cf. oben); über wessen Kopf ein Brahmane einen Sonnenschirm stellt, der wird König werden: b 53 in 1. 96.

Ein Schemel (pītha), neben dem S. genannt, hat den gleichen Erfolg: w 12; i 11.

Spiegel: v 28; g 4; w 12; AP 68. 2. 12.

Büffelschweife: g 4.

Auch der Anblick einer Kopfbinde bringt Glück: AP 68.2.12.

Ein Krug voll Wasser wird in der Auguralkunde häufig als glückliches Omen genannt <sup>2</sup> (z. B. Parāśara in Adbh. 475). Der Anblick eines leeren Gefäßes aber gilt noch heute als verhängnisvoll (Indian Antiquary 5. 21), der eines geplatzten Kruges (AP 70. 5. 3 = bhārgav. in Adbh. 457) ist es gleichfalls: cf. AP 67. 1. 2; vgl. 67. 2. 1; 70. 5. 3; Agnipur. 263. 32: sravante co'dakumbhakāḥ | mṛtir bhayaṃ śūnyatādi | hy ut-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Über den Bau der ukhā sind wir z. B. durch Sat. Brāhm. 6. 5. 1, 1 ff. genau informiert.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Nach AP 1. 35. 1 ist ein Gefäß mit weißem Korn (das schwarze ist ominös, s. zu oben 1. 85) Glück bedeutend; desgl. ein solches mit saurer Milch (AP 1. 35. 2); s. auch AP 1. 42. 3. Ein gefüllter Krug wird nach rechts hin umwandelt: AP 1. 32. 2.

pātānām phalam bhavet ||; Mayūracitra in Adbh. 473 f.: calane tovabhandasya pranasat sthanavarjanat | vinasyati sutas tasya; ibid, in Adbh. 707: svidyate ghrta-kumbhas ca payas-tailaghatas tathā || Parāśara in Adbh. 457: atha yeṣām ..... andhah-sthāly-ādayo vā vipadyeran . . . tesām vadhāya syāt | . Es ist beim Springen eines Kruges Sühne notwendig (Kauś. 136. 1): yatrai "tat kumbho-'dadhānah saktudhānī vo'khā vā 'ningita vikasati tatra juhuyat; Adbh. 729 (veränderte Fassung zu Adbh. Br. bei A. Weber, Omina und Portenta § 3): atha vadā'sva mani-manika-kumbhānām daranam . . .; Ms. Chambers 328 Bl. 89: śūdrabhājana-bhinnakāmsya-bhojana-prāyaścittāni; Kathaśruti in Adbh. 725: ... dadhi-taila-ksīra-kumbhāh sravanti . . . Häufig erwähnen die vedischen Ritualtexte das Sühne erheischende plötzliche Aufplatzen eines Opfergefäßes, dessen noch die Puranen gedenken: Agnipur. 174. 5: chinnam bhinnam (kumbham) parityajet; ibid. V. 7: kumbhe naște śatajapo . . (Text an beiden Stellen kaum richtig); vgl. auch śūdra - bhajana - bhinna-kamsya - bhojana-prayaścittani in 1.113.

Im Aberglauben spielen Schatten, Spiegel und Bild, sämtlich miteinander verwandt, da sie das Abbild des Menschen darzustellen vermögen, eine große Rolle (vgl. Archiv für Religionswissenschaft B. 5 S. 1 ff.). Man muß sterben, wenn man (s. die in Adbh. 552—6 gegebenen Quellen Kälävalī, Ādipurāṇa usw.) seinen eigenen Schatten ohne Kopf sieht (Mayūracitra aaO.) oder wenn man ihn in veränderter Gestalt erblickt (Parāśara aaO.; cf. Caraka in Adbh. 551):

saṃsthānena pramāṇena varṇena prabhayā'pi vā | chāyā vivarttate yasya svapne Spi preta eva saḥ ||

¹ Ein Parallelismus besteht auch zwischen dem Menschen und gewissen Sternen, namentlich seinem Geburtsgestirn. Deshalb heißt es q 1 unter den "Omina für Erwachte": "wer stirbt, sieht die arundhatī (das "Reuterlein" — einen schwach sichtbaren Stern am Stern Alkor des großen Bären), den Polarstern, die drei Fußtapfen des Viṣṇu und die mātṛmaṇḍala genannte Sterngruppe nicht", Kāśīkh. 42 im Śabdakalpadruma nach Petersb. Wb. u. mātṛmaṇḍala. Der metrische Zusatz q 2, wonach unter dem Polarstern die Nasenspitze, der Arundhatī die Zunge usw. zu verstehen ist, d. h.: auch dieser Vers lediglich besagen soll: "Wer seinen Kopf (im Schatten) nicht erblickt, stirbt", ist natürlich abzuweisen.

d. h.: es muß sterben, wessen Schatten an Habitus, Länge, Farbe oder Lichtstärke von der Norm abweicht; (s. zu diesem Kapitel auch Adbh. 318: chāyādbhutāvarttaḥ); deshalb ist auch der, dessen Schatten auf die der Sonne zugewendete Seite fällt, verloren: Yogayātrā 3. 13; cf. Matsyapur. 233. 6 — Adbh. 318:

virajaske ravau vyabhre yadā chāyā na dṛśyate | dṛśyate tu pratīpā vā tatra deśabhayaṃ bhavet ||

cf. AP 67. 6. 4; 70 b. 19. 1, in besserer Fassung wiedergegeben in Adbh. 318:

yadā vā'nabhra-vimale sūrye chāyā na dṛśyate | dṛśyate sā pratīpā vā tadā deśabhayaṃ bhavet ||

Ominös ist auch bei Bäumen der Doppel- oder Gegenschatten: AP 72. 3. 8; der Doppelschatten: AP 69. 5. 5; der Schatten, der von keinem (erkennbaren) Gegenstande fällt: AP 64. 4. 3: namentlich aber der völlige Verlust des eigenen Schattens: Matsyapur. 233. 6 = Adbh. 318. Wer seinen Schatten im Mondschein überhaupt nicht, oder in beschädigter und unvollkommener Gestalt oder (anstatt des seinen) den von Hunden. Krähen . . . usw. sieht, muß sterben oder wird krank; desgl. wer farbige Schatten erblickt: Susruta 1. 30 f. Dem Tode verfallen ist, wem das Spiegelbild (kumārikā) im eigenen Auge verloren geht oder sich verändert zeigt oder sich im fremden Auge das eigene Bild nicht zeigt (Adbh. 552ff., cf. ibid. 524 nach Devala, Lingapur. und Brahmandapur.: paranetresu cā"tmānam na pasvet sa na jīvati). Auch der geht zugrunde, der im Wasserspiegel (Devala; Adipur.) oder im Spiegel (Devala, Lingapur.) das eigene Antlitz nicht sieht: Adbh. 552 ff. Das Spiegelbild im Wasser dient dazu, die dem Anblick gefährliche Wirkung ominöser Erscheinungen abzuschwächen. Nach Dharmasindhu cap. 31; s. J. R. As. Soc. Bombay br. vol. 15 p. 269 soll man Sonnen- oder Mondfinsternisse nicht unmittelbar betrachten, sondern nur durch einen dünnen Gewandstoff oder durch das Spiegelbild im Wasser sehen. - Ritueller Natur ist die Bespiegelung in Schmelzbutter, die heiligende Wirkung hat. Der König soll vor Beginn eines Kriegszuges sein Gesicht in Schmelzbutter oder in einem

Spiegel beschauen: Yogayatra 2, 23; A. Weber, Ind. Stud. 10. 185. — Das von dem König an jedem Morgen einzuhaltende Ritual verlangt das gleiche (Agnipur. 235. 6): anulipto Slamkrtaś ca mukham paśyec ca darpane | sasuvarne ghrte; (Metallspiegel werden häufig erwähnt: s. Petersb. Wb. u. prākāśa; zwei goldene Spiegel: Sat. Brāhm. 5. 4. 5. 22; Eggeling, Sacred books of the East vol. 41 p. 119; nach Sāyana h. l. eventuell auch zwei Leuchter (dīpastambhau iti eke)). Dem Verständnis jener Zeremonie der Bespiegelung scheint uns Kaus. Brahm. 16. 5f. näher zu bringen: der Opfernde soll in Schmelzbutter sein eigenes Selbst erblicken, sodann mit den Fingerspitzen die Schmelzbutter berühren und. um seine Augen zu schützen, diese mit dem Spruche: "caksuspā asi" salben. Der Doppelgänger im Spiegel soll also wohl die metaphysische Erhaltung und Heiligung seines Trägers verursachen. Überzieht sich der Metallspiegel mit einer Rostschicht, so bedeutet dies Regen (Vatakanikā in Adbh. 738; Parāśara in Adbh. 737). Erleidet er irgendeine Veränderung, so bedeutet es Kriegesnot (Matsyapur.; Visnudharm, in Adbh. 471):

kāṣṭḥā-"darśa-kuṭḥārā-"di vikāraṃ kurute yadi | . . . . ghoraṃ śastrabhayaṃ bhavet ||

Ominös ist natürlich das gespenstische Erscheinen von Figuren im Spiegel: A. Weber, Kat. d. Berl. Handschr. 271 Nr. 905 Chambers 514 Bl. 2a: atha darpaņe rūpadarśanam; besonders furchterregend muß deshalb die Vision eines Rumpfes ohne Kopf (des Betrachters ohne Kopf) im Spiegel sein: AP 67. 6. 1.

Der für Schatten und Spiegel beobachtete Parallelismus erstreckt sich über das plastische Bild des Menschen. Daher gilt dessen Zerstörung als bösartige, den Dargestellten vernichtende Zauberhandlung; s. AP 35. 1. 6 f.: — nach 36. 5. 1 f. soll, wer einen Brahmanen vernichten will, dessen Körper aus einer Kuchenmasse herstellen, zu einem Kreuzwege gehen, dabei ein scharfes Messer mitnehmen, 1008 mal eine Fluchformel über die Figur sprechen, und sie (beim Sprechen der acht letzten Verwünschungen) in acht Teile zerschmettern. Als Beispiel aus den Puranen sei die äußerst korrupte Stelle Agnipur. 167. 42—44 erwähnt. Der Zauberer trage rote

Kränze, aufgelöste Haare, spreche Formeln und Verwünschungen und vollziehe das Opfer in einer dreieckigen Laube, nachdem er mit der linken Hand Brennholz, auf das er Knochenabfälle usw. geworfen, geschichtet hat. — Einen derartigen Zauber lehrt auch Agnipur. 185. 13.

Im heutigen Indien findet bei den Hügelstämmen des Panjab die Beschwörung immer in der Weise statt, daß der Magier ein Bild anfertigt und es verzaubert (Ind. Ant. 36, 310). Über ein Mittel, den Feind zu vernichten, unterrichtet Ind. Ant. 5. 22: "Make an image with wax in the form of your enemy, take it in your right hand at night and hold your chain of beads in your left hand, then burn the image with due rites, and it shall slay your enemy in a fortnight."

Den gleichen Zweck verfolgt das Beräuchern von Zauberfiguren und Idolen: AP 36. 11. 1, 8. 3.

122. kelir vilāsinībhir vastrā-'laṃkāra-maṇḍana-yutābhiḥ || yasya ¹) ca kanyā-lābhaḥ | paśusampattir ²) bhavet tasya ||

1) ACD tasya

2) BC subhasampattir

Spiel mit Frauen, die schöne Kleider, Zierrat und Schmuck tragen, und wer ein Müdchen gewinnt, der bekommt Fülle an Vieh.

Frauen: 2. 4; Kleidung: 1. 93; Schmuck: 1. 95.

Eine Mädchenschar ist ein Glückszeichen: f60 in 1. 107; der Anblick eines Mädchens: v 27.

Anmutige, weiße (śuklāh) Mädchen: AP 68. 2. 19.

Der Empfang einer Witwe, eines Mädchens und einer schlechten Frau (wohl = veśyā) bringt Glück (cf. oben 1. 113; vgl. aber in 2. 4). Eine Hure fungiert als Priesterhonorar: AP 1. 49. 2.

a 27:

vidhavām kumarīm kustrīm labdhvā yaḥ pratibudhyati| sa ca subhrām labhet kanyām bhāryām vā priyavādinīm ||

a 13 = f 12: . . . . . . kanyām svapne . . . . yo labhate narah tasya puṇya-phalo-'dayah  $\parallel$ 

b 17: svapne Spy agamyagamanam b hāryālābham karoti ca | ... śubhayārttam avapnoti vipulam cā'rtham ālabhet || Der bloße Anblick eines Mädchens bringt Gutes: b 19 in 1. 94; m 13 in 1. 120; der Anblick einer vesyā: b 20 in 1. 121; w 11; wem ein Brahmane oder eine Brahmanenfrau ein Mädchen schenkt, bekommt Geld:

b 68: viprā vipraš ca samtusto yasmai kanyām dadāti ca | svapne ca sa bhaven nityam dhanādhyo bhūpatih svayam [

b 72: svapne ca bālikām dṛṣṭvā labdhvā sphāṭika-mālikam | indracāpam śuklaghanam sa pratiṣṭhām labhed dhruvam ||

123. kārmuka - cakrā - ''dīni ¹) | svapne śastrāṇi dhauta-dhārāṇi ²) ||

paśyaty ³) atha ³) labhate ³) yaḥ | saṃkramati ¹) bhū-micakram ⁵) idam ⁶) ||

1) C °ni ca 2) ACD °vastrāņi 3) A pašyatha la° 4) B sa krā; °C śakra° 5) AD bhūpacakram C' krim 6) C iha

Wer im Traume Waffen wie Bogen, Diskus usw. mit blanken Scheiden sieht, oder wer diese erlangt, schreitet damit zur Königsherrschaft empor.

Cf. 2. 132.

Ein blankes Schwert bedeutet eine Reise: b 24 in 1. 59 und öfter: bringt Glück: w 11.

Vielleicht gehört hierher die ganz verderbte Stelle o 19: upahutu(?!) yo dalasāgrati labdha vibudhyate | asitaṃ nirmalaṃ dīrghaṃ dhanaṃ tasya vinirdiśet |

u 7: gadācakram dhanāgamam cf. 1. 144 a.

124. kaladhauta - kanaka - rūp(y)aka - marakata - vaiḍūryavajra ¹)-śoṇamaṇīn ||

yalı pasyati labhate vā | subhalabho 2) bhavati tasya bhṛsam ||

1) fehlt bei AD 2) C suta<sup>o</sup>; B liest als Pāda d: śubhalābhas tasya bhavati bhṛśaṃ

Wer Silber, Gold, Münzen, Smaragden, Katzenaugen, Diamanten oder Rubinen sieht oder bekommt, der erlangt sicherlich Glück.

śonamani als Masc. sonst unbekannt.

Cf. 1. 95.

Gold bedeutet im Traume Glück (a 8):

yas tu paśyati svapnānte .... suvarņam kuṭumbam tasya vardhate; cf. 1. 65 a; b 32 in 1. 48; f 35 in 1. 94; g 4.

Nach f33, wenn richtig, würde "das Gold der Bäume", und die Fata morgana den Tod bedeuten:

suvarņam api vṛkṣāṇām gandharvanagarāni ca | yas tu paśyati svapnānte tasya mṛtyur vinirdiśet ||

125. māna¹)-tulā-bhāṇḍānām | śayanā-³³sana-yāna²)-dhānya³)-vastrāṇām⁴) ||

svapne śubhaya labho | darśanam api śastam eteşām ||

1) B mīna C mātu 2) fehlt bei C 3) AD läßt dhāº aus, C fügt dahinter º-śastra-º ein. 4) B vastrā

Der Empfang von Maßen, Waagen, Gefäßen, Lagern, Sitzen, Gefährten (= Fuhrwerken), Getreide und Kleidern im Traum ist Glückverleihend, jedoch auch ihr Anblick gilt als heilvoll.

Lager, Sitze und Wagen: 1. 74; Getreide: 1. 96; Kleider: 1. 93; Gefäße: 1. 121.

Wenn ein schönes Mädchen mit Hohlmaßen in der Hand in jemandes Haus kommt, wird der Träumer Glück haben:

b 47: haste kṛtvā tu kuḍavam āḍhakaṃ vāpi sundarī | yasya mandiram āyāti sa lakṣmīṃ labhate dhruvaṃ ||

Der Anblick von Wagen, Sitzen oder Sänften bringt Königsherrschaft:

i 70: yānam (statt pānam des Ms.) āsana-paryankam vṛt(t)istham putram uttamam |

yadi pasyati svapnāmte vasudha-prāptir uttamā(h).

Kleider bedeuten Glück im Traume: a 9 = i 14: .... vastram .... svapne vakti dhanāgamam; cf. f 34 in 1. 97; n 42 in 1. 90; ihr Zerreißen (l.: vastrābhighātaḥ?) bringt Unglück: w 7.

126. şaştika¹)-śālika²)-taṇḍula-mudga-kaṇāḍhyāṇ ³) yugaṇ-dharāṃ⁴) nūnaṃ ||
paśyati labhate bhuṅkte | prajāyate tasya dhanadhā-nyam ||

1) B şaştikya C şāştikya 2) B śāli 3) B<sup>o</sup> ņān yo C mamanyo 4) B jugaṃdharī

Wenn ein Mann die Erde reich an Körnern aus sechzigtägigem Reis, oder Bohnen von Phaseolus Mungo, sieht, empfängt oder genießt, erlangt er Geld und Gut.

D¹: saṣṭika hma⁰ sāṭhadivasāṃnīṃ pikaṇāre sāļīce tāṃdula mudga ityādi dhānyeṃ yāṃhīṃ yukta pṛthvīcā svapnāṃta lābha athavā darśana jhāleṃ tara dhanadhānyāvṛddhi hote.

yugamdhārā sonst unbelegt; Übersetzung zweifelhaft. Reis: 1, 96.

Über die Reiskultur s. Lassen, Ind. Altertumskunde<sup>2</sup> 1. 290 Anm. 3; 292 Anm. 1; — şaştika, der in 60 Tagen reifende Reis, nur selten in spätvedischen Partien genannt, dürfte aber (mit H. Zimmer, Altind. Leb. 239) mit dem Taitt. Samh. 1. 8. 10. 1 aufgeführten schnellreifenden Reis identisch sein. — Vgl. Roxb. 3. 292 ff.

mudga s. Roxb. 3. 292 ff.; Drag. 336; Meyers Lex. u. Nahrungspflanzen II 2; Phas. Mungo ist kultiviert, selten wild wachsend, über Indien verbreitet und als Nahrungsmittel überaus geschätzt. In regenarmen Jahren, in denen der Reis mißrät, ist er die Rettung der Bevölkerung; cf. Church, Food-grains of India, London 1886, 148 f.

Nach e 19 in 2. 5 bedeutet aber die mudga-Bohne, wie jede andere (s. 2. 126), Unglück.

Nach w 11 bedeutet sie Glück.

127. svapne darśana-lābhau 1) | vīṇāyā vādanaṃ ca yasya syāt ||

yo<sup>2</sup>) Svyavahita<sup>2</sup>)-tūryaravam | śṛṇoti sampad bhavet tasya ||

1) AD lābho 2) AD yo syava<sup>0</sup>. Bei C ist diese Strophe verderbt; Pāda bcd: strīṇāṃ . . . . . . (unkenntlich) . . . yātrā-'reanaṃ ta(t) syāt || yo vādayati tūryaravaṃ śṛṇoti saṃ(pa)d bhavet tasya

Wer im Traume eine Laute sieht, bekommt oder spielt, wer den ununterbrochenen Ton einer Trommel hört, dürfte Glück haben

Cf. 1. 73.

Siehe c 13 in 1. 73.

Der Ton einer Trommel (mṛdaṅgavādyam) als ominös betrachtet: e 26.

- 128. vāpī-kūpa-taḍāga-grāmā-"rāmeṣu ¹) yaḥ paribhramati || devagṛheṣu sthānaṃ | racayaty ²) acireṇa ²) tasya śubhaṃ ||
  - 1) C °-"gāreṣu 2) A °ti na ci°; D bhavati na ci°

Wer in Weihern, Wassergruben, Teichen, Dörfern und Einsiedeleien umherschweift oder in Tempeln (im Traume) verweilt, erlangt bald Glück.

Wasser: 1. 30; Tempel: 2. 14.

Akrūra sah in einem Glück bringenden Traume sich selber (c 14):

samudrastham prāsādastham ātmānam ca sa-lohitam | chinna-bhinna-kṣatāṅgaṃ ca medaḥ-pūya-samanvitam ||

Der Anblick eines Dorfes oder einer Stadt bringt Glück (?): f 52 und o 51 in 1.65; f 55:

grāmam nagara . . vā . . . . pi śobhanāni ca toraṇaṃ | yas tu paśyati svapnānte rājyam cakāra bhūṣakaṃ ||

- o 57: grāmam nagara-bāhyāni sobhanāni ca taraṇam | yadi pasyati svapnāmte rājyālamkāra-bhūṣaṇam ||
  - 129. sarvajña ¹) pratimāyā ²) | yātrā-snapano 'pahāra-pūjā-''dīni ³) ||

yo vidadhāti svapne | tasya bhavet sarvato vrddhih |

1) C viṣṇoḥ 2) C pratimā- 3) Pāda b nach AD: yātrāsvāpopahārapūjādīn (A <sup>o</sup>jīdīn) B yātrāpūjopahārasnapanādīn C stavanopahārapūjanādīni

Pāda b ist verderbt; das stavana von C und svāp(a) von A sind aus snapana oder snāna korrumpiert; unser Rekonstruktionsversuch gibt Pāda b mit 19 Silben, doch ist (ā)dīn statt ādīni schwer verständlich. Besonders interessant ist die offenbare Fälschung der visņuütischen Quelle C: das schon metrisch unmögliche viṣṇoh statt sarvajña-0, was Śiva bedeutet.

Wer am Bilde Śiva's eine Prozession, Waschung, Spende, Verehrung usw. im Traume vollzieht, dürfte überall Glück haben.

Cf. 1. 83; 2. 56.

a 24 = f 36 bietet eine Parallele, die insofern besonders

interessant ist, als sie den Inhalt unserer Strophe ohne Nennung einer bestimmten Gottheit wiedergibt:

lingam abhyarcitam dṛṣṭvā pratimām vā viśeṣataḥ | āyuḥ kīrtir yaśo vṛddhir dhanam vā vipulam bhavet ||

- i 16: lingam abhyarcitam dṛṣṭvā tathā ca devata-param | hāram jāyate tatra dhanam ca vipulam bhavet ||
- o 14: lingam abhyarcitam dṛṣṭvā pratimām devatām puram | āhāro jāyate tasya dhanam vā vipulam bhavet ||
- b 32: pratimām šivalingam ca labhed dṛṣṭvā dhanam jayam, cf. b 64 zu 1. 91; nach c 16 bringt der Anblick eines Siva-Phallus Glück; nicht minder als der eines Pārvatī- und Kṛṣṇa-Bildes: c 16.
  - 130. lakṣmīṃ sarasvatīṃ vā | gaṇapati-biṃbaṇ ¹) vibudhyate prāpya ||

yo gotra - devatām vā ²) | dhruvam bhavati ³) tasya ⁴) dhana-dhānyam ⁵) ||

1) ABD jinapatibimbam C g . . . . . . timām 2) A yā 3) B bhavet; C unleserlich 4) C unleserlich 5) C na lābhaḥ gaṇapatio unsicherer Rekonstruktionsversuch. Auf diese Strophe folgt bei C unmittelbar V. 1, 136.

Wer erwacht, nachdem er die Lakṣmī, Sarasvatī oder ein Śiva-Bild(?), oder seine Stammesgottheit gesehen hat, gewinnt sicherlich Geld und Gut.

Das Traumbild eines Gottes, namentlich der Stammesgottheit, bringt Glück: 2. 56.

Vielleicht gehört der korrupte Vers a 31 hierher:

ajinan (!) devārcanam dṛṣṭvā devatāms (!) tu višeṣataḥ | arthalābho bhavet tasya buddhir vā vipulā bhavet ||,

falls statt ajinan etwa jina—° zu lesen ist, was neben jinapatibimbam der Mss. ABD unseres Textes stehen müßte.

- 131. kamalākara-ratnākara-jalasampūrņā ¹)-"pagaḥ ¹) suhṛnmaranam ||
  - yah<sup>2</sup>) paśyati<sup>2</sup>) labhate | Ssay<sup>3</sup>) animittam<sup>4</sup>) vittam ativipulam ||
- 1 B °gā (' jalapūrņāpagā 2) B prāpašyati 3) (' sau 4 AD' mittato

Wer einen Lotusteich, das Meer, Flüsse, die voll von Wasser sind, oder den Tod eines Freundes sieht, empfängt unvermittelt viel Geld.

Lotus: 1. 65; Wasser: 1. 30; Leichnam: 1. 116. Wer heilige Badestellen, Paläste oder Häuser sieht, erlangt Gutes:

- b 45: svapne dṛṣṭvā ca tīrthāni saudha-ratna-gṛhāṇi ca | jayayuktaś ca dhanavān tīrthasnāyī bhaven naraḥ ||
- b 69: svapne sarovaram drstvā samudram vā nadīnadam | suklāhim suklasailam ca drstvā sriyam avāpnuyāt |
- n 67 (verderbt): sarovaram sakamalam svapnamte yadi drasyate |

saphalam jīyate tasya dravyartham ca suṣārthi ca |

Nach o 10 würde der Anblick von Wasser überhaupt Glück bedeuten. Auch lebende Freunde bedeuten Glück: v 26 in 1. 83.

132. svapne pīyūṣa ¹)-rasaṃ ¹) | puruṣo²) yaḥ pibati devatā ³)dattaṃ ||
ārohati garuḍaṃ vā ⁴) | vahati ⁴) mahīṃ ⁴) bāhunā sa ⁵)
ciram ||

1) C °şa-sambhaktyā 2) fehlt bei C 3) C dai°
4) C yıtarati nadī 5) C su°

Wer im Traume von einer Gottheit gespendeten Nektartrank genießt, oder den Garuḍa-Vogel besteigt, der trägt lange mit seinem Arm die Erde,

Cf. 2. 56.

Nektar cf. b 18 zu 1. 37; b 55: wem ein Brahmane Nektar reicht, der wird König werden:

svapne dadāti vipraš ca brāhmaņī ca sudhām dadhi | prašastapātram yasmai vā so Spi rājā bhaved dhruvam ||

133. surabhi - prasūna - mālām | amlānām vīkṣate ¹) Stha ¹) yo ¹) labhate ¹) nikṣipati²) kaṇṭhā-pīṭhe | taṃ³) nṛpa-lakṣmīḥ ⁴) svayaṃ vrnute ||

1) C °te yatho Smubhavor 2) A nikṣapati 3) fehlt bei C 4) C °kṣmīs tam Pischels Lesung mamlānām Zeitschr. d. deutsch. morgenl. Ges. 40. 113 ist irrtümlich und sinnwidersprechend.

Wer einen unverwelkten Kranz von wohlduftenden Blumen sieht oder bekommt, oder auf den Nacken legt, den erwählt sicherlich die Göttin der Königswürde selbst zum Gatten.

D¹: sugandha puṣpāṃcī mālā pāhilī athavā dilī kiṃvā galvāmta ghātalī....

Glück bringt das Kranzbinden von Blütenähren (1. 90). Ominös dagegen sind rote Kränze, sowohl an dem Träumer (2. 49, 69), wie auch an einer sich diesem zeigenden weiblichen Traumerscheinung (2. 62). — Wer Blumenkränze zerfallen sieht, erleidet Unheil (2. 150).

Kränze im allgemeinen: AP 68. 2. 26; q 8; cf. oben 1. 90. Weiße Kränze bedeuten Glück: b 54; g 9 in 1. 84; h 21 und oft (AP 68. 2. 25 ist sicherlich falsch); desgl. kristallene Kr: b 72 in 1. 122; gelbe Kr.: b 36 in 2. 64; Kr. aus Waldblumen: c 5 in 2. 91; aus Blumen: c 16; — d 4 (verderbt): bibhratī coḍra puṣpāṇāṃ mālāṃ saraktacandanāṃ (statt coḍra wohl moṭā-0 (lodhra?) zu lesen, s. d 11 in 1. 141); wer einen frischen Kranz von Nymphäen bindet, hat Glück: AP 68. 2. 29; — nach d 26 in 1. 27 sieht Kaṃsa muṇḍamālādharaṃ puruṣaṃ; — umarmende Frau mit schwarzem Kranze: e 12 in 2. 63; ein Kranz von Knochen (asthimālā) bedeutet Unglück: e 13; schwarze Blumen und ein Kranz daraus: e 25.

Kranz von roten Blumen: e 16 in 2.49; e 19 in 2.5; v 12; v 2 in 2.69 und oft.

Roter Kranz und rote Salbe: h 13; Parāśara in Adbh. 505: karavīra-kamala-dala-mālā bandho vā . . . . māraṇāya. Daß ein Kranz von Lotusblättern den Tod bringen sollte, ist ganz unglaublich.

134. ājyam prājyam svapne | yo vindati vīkṣate praśastasya¹) ||

tasyā ²) 'bhyavaharaṇaṇ ³) vā | kṣīrannenaiva saha śastam ||

1) B yasas tasya C yasya 2) C tasya tasya 3) A bhyam-

vaharaņam; (' bhyaharaņam; — Pāda d bei AD: kṣīrānnena saha sa śatrujanaśāstā

Text unsicher; vielleicht:

Wenn jemand im Traume reichlich Opferschmalz findet oder sieht, oder dieses Glückbringende zusammen mit Milchreis genießt, so ist es heilvoll.

D<sup>1</sup>: ... athavā kṣīrānnā saha cāṃgaleṃ ājya bhakṣileṃ. Fettarten: 1. 96; Reis in Milch: ibid.

Cf. a 30. . . . dhanyam . . . ājyalābhah . . .

135. gītadhvani - vedadhvani - gajabṛṃhita ¹) - siṃhanāda²)-hayaheṣāḥ ||

yo bhṛśam ākarṇayati | prajāyate tasya śubhalābhaḥ 3) ||

1) gaja fehlt bei ABD; C bṛṃhati 2) D º-siṃhasya nāda-º A ºmāda-º 3) C dhanalābhaḥ

Wer den Ton von Gesang, das Murmeln von Vedaworten, das Schreien des Elefanten, das Gebrüll des Löwen, das Wiehern von Pferden deutlich vernimmt, der erlangt Glück.

Gesang: 1. 73; Elefant: 1. 150; Löwe: 1. 94; Pferd: 1. 150.

Tanz und Gesang bei großen Festen aber bedeuten Unglück: d 21 in 2.74.

Das Vedastudium bringt Glück (vedādhyayanam uttamām [kurute śriyam]): g 11.

Ein Glück bedeutendes Wort: AP 68. 2. 21.

136. meru-girau kalpatarau | yo Svasthānaṃ karoti vilasati vā [

śadvala 1)-bhumim paśyati | sukha-dhana-sampad bhavet tasya ||

ABCD śādya<sup>o</sup>

Bei C folgt dieser Vers auf 1. 130; auf ihn folgt bei C 131-5.

Wer auf dem Meru-Berg oder dem Wunschbaum sich niederlüßt oder sich ergötzt, wer rasenbewachsenes Land sieht, der erlangt Fülle von Glück und Geld.

Häufig wird des Besteigens (2.52) vieler Dinge gedacht. Berge werden oft erklommen. Ein Mensch mit windigem Temperament (1. 14) besteigt im Traume Berge. Wer sie erblickt, wird schmerzfrei (1. 65); sind sie gar mit blühenden Bäumen besetzt (1. 77), oder besteigt der Träumer ihren Gipfel (1. 85), vollbringt er vollends dort eine Krafttat (1. 79), so erlangt er das höchste Glück. — Der Aufenthalt auf einem Berggipfel scheint sogar einem bösen Traum seine verhängnisvolle Vorbedeutung zu nehmen (2. 41). Wer sich dagegen in einer Felsenhütte (? 2. 48) niederläßt (als Anachoret? diese sind ominös: 2. 50, 65), auf Steinen schlummert (2. 100), einen Berg aus seinem Körper hervorwachsen fühlt (2. 36) oder in einer Landschaft umstürmte (2. 155) oder abgestürzte (2. 140) Berggipfel oder gespaltene Berge (2. 87) sieht, der erleidet Unheil. — Nach den Paralleltexten bedeutet ein weißer Felsen Glück: b 69 in 1. 131.

137. gagane sure-'bha-vīthīm 1) | yaḥ svapne pāṇḍurā'bhra 2)-khaṇḍāni ||
suracāpaṃ vā paśyati | tasya bhṛśaṃ bhūri-yaśolābhah ||

1) AD surabhavanavithim C suraśata° 2) ACD º-dhva-º;

Wer im Traume am Himmel den Weg der Götter-Elefanten, ferner weiße Wolkenfetzen (?) oder den Regenbogen sieht, erlangt sicherlich großes Ansehen.

Die Lesarten von B und C sind in Pāda a des Metrums wegen allein möglich; suravīthī — Bahn der Mondhäuser; ibhavīthī vielleicht — gajavīthī: Bez. d. Mondh. Rohiņī, Mṛgaśiras und Ārdrā.

D¹: svapnāṃta gaganīṃ devāṃcyā bhavanācā rastā athavā śvetavarnācā mārga khaṃdaśaḥ pāhilā . . cf. 2. 12.

Die Erscheinung des Regenbogens tritt in der Ominakunde mächtig hervor. Auch dieses Phänomen betrachtete man, "zwischen Furcht und Hoffnung schwebend", mißtrauisch genug. Nur wenn es freundlich aussah 1 und nichts Seltsames

S. z. B. Kāśyapa bei Utpala zu Brh. 35. 7: snigdha-varnair ghanaih śubhrair vārunyām diśi drśyate | bahūdakam subhiksam ca śivam sasyapradam bhavet ||

zeigte, wurde es freudig begrüßt. Jede scheinbare Abnormität machte es zum Vorboten eines Verhängnisses. — Über die Entstehung des Regenbogens gab es zwei Theorien: eine rationalistische; eine mythologische (Brh. 35. 1 f.). "Wenn die Strahlen der Sonne am Wolken erfüllten Himmel, durch den Wind aufgehalten, verschiedene Farben zeigen und eine Bogengestalt annehmen, so nennt man diese Erscheinung: Regenbogen." — "Einige Lehrer sagen, er entstehe durch den Aushauch der Schlangen, deren Stammvater Ananta heißt." So meint z. B. Käsyapa, wie wir durch ein Zitat bei Utpala h. l. erfahren; vgl. Käsy. in Adbh. 297:

ananta-kulā-jāta ye pannagāḥ kāmarūpiṇaḥ | tesāṃ niḥśvāsa-saṃbhūtaṃ śakracāpaṃ pracakṣate ||

Eine vernünftige Naturbeobachtung lehrt, daß der Regenbogen unter Umständen Wasser (Regen) bringt. Dies ist nach Brh. 35. 3 der Fall, wenn er nicht gespalten ist, an der Erde haftet, leuchtet, glänzt, kompakt und verschiedenfarbig, doppelt aufgegangen ist und der Wegrichtung des Peobachters parallel läuft; nach Garga, wenn der Himmel dabei mit Wolken bedeckt, die Erscheinung selbst glänzend ist und ein heller Blitz leuchtet, zugleich ein Wind weht. Platzregen entsteht, wenn der Regenbogen doppelt am wolkenlosen (!) Himmel auftaucht (AP 65, 2, 10) und seine Farbe freundlich ist: wenn er dem Beschauer entgegengewandt ist, am Vormittag erscheint und doppelt oder dreifach sich erhebt (Parāśara in Adbh. 737): . . . matsvai-"ravate-"ndradhanūmsi pratyak pūrvāhne dvigunāni trigunāni co'tpatanti (matsya = vatamatsya s. Adbh. 738, airāvata s. Komm. zu Brh. 46, 20); wenn er weiß ist: Brh. 46, 22 f.; zur Venus in Opposition steht (Quelle in Adbh. 738): . . pratiśukra-śakradhanur . . .; im Westen steht: Brh. 35. 6.

¹ Anuloma Komm.: paścād vyavasthitaḥ; also: im Rücken stehend, d. h.: dem Beobachter nicht zuwiderlaufend. Die bei Utpala I. c. zitierten Quellen Ilsiputra, Nandin und Brhaspati geben: pṛṣṭhataḥ; paścāt pārśve vāpi pṛayāṇakāle; pṛṣṭhataḥ pārśvayor vāpi; die Erklärung "einiger Komm." bei Utpala I. c. ist sicherlich falsch. — "Doppelt aufgegangen"; Text: dvir uditaṃ: Komm.: dvidhā sthitam; Rṣiputra: dvir uttaram; ders. in der v. l. des Adbh. 298: dvir udgatam; Nandin: dvir unnataṃ; Bṛhaspati: dviguṇam; — er darf nicht "gespalten sein"; statt avachinnam bei Rṣiputra lies: avichinnaṃ.

Seine Farbe spielt eine besondere Rolle. Ist sie freundlich, hell (snigdha), so weissagt sie immer Gutes (s. o.); aber auch die schwarzrote (nīlatāmra) ist glückverheißend (Brhaspati in Adbh. 298 = ders. in Utpala zu Brh. 35. 3); doch bringt nach Brh. 35. 4 die schwarzrote Waffengefahr, die gelbe Feuersnot, die blaue Hungersnot. Oft werden die Farben der Regenbogen mit denen der vier Kasten identifiziert. Eine jede Farbe bringt der zugehörigen Kaste Verderben, die weiße den Brahmanen, die rote den Kriegern usw.: AP 64. 8. 3; 71. 16. 2; dies gilt speziell von dem nächtlichen Phänomen: Aus. in Adbh. 299 = AP 71. 16. 2; ähnlich Parāśara in Adbh. aaO., Brh. 36.8; doch ist jene Erscheinung, falls sie einen düsteren Eindruck macht, stets verhängnisvoll. mag sie haben, welche Farbe sie wolle (Parasara in Adbh. 298): rakta-mānjisthe syama-runa-nīla-pītake bhayam | paruse rajamrtyum sarvasminn eva cal.

Abnorm und deshalb meist als ominös gedacht ist der auf wolkenlosem Himmel stehende Regenbogen: Brh 35.4; Barh. in Adbh. 302 = AP 70b 18.5; Viṣṇudharmott. in Adbh. 302 und oft.

Eine besondere Bedeutung hat der Regenbogen als "Bogen des Kriegsgottes Indra" für den Soldaten. Hier kommt es auf die Himmelsrichtung an, in der er vor und während. resp. nach dem Gefecht steht. Wenn er während der Schlacht im Osten (resp. vorne), vor derselben aber im Westen (resp. im Rücken) sich befindet, so bedeutet er Sieg. Auch im umgekehrten Falle gibt er ein gutes Omen; ja selbst wenn er zur Linken und im Rücken steht, sobald die Schlacht im Gange ist, weissagt er Sieg; zur Rechten und von vorne aber Niederlage (Garga). — Nach Kāsyapa bei Utpala in Brh. 35. 7 bringt er, falls er freundlich aussieht, in südlicher Richtung vielen Regen und reiche Ernte (so vielleicht auch nach Barh, in Adbh. 302, obgleich die v. l. von AP 70 b. 18. 5 den südlichen Regenbogen einschließt). — Die gewöhnliche Auffassung geht jedoch dahin, daß er meist überhaupt (z. B. AP 64, 9, 5), deshalb auch in allen vier Himmelsrichtungen ominös sei (Kathaśruti in Adbh. 728): indradhanuś caturdiksu drśyate ...: Quelle in Adbh. 731: . . . manidhanur drsyate . . . (erfordert

Sühne); wenn der Regenbogen aus den vier Zwischengegenden kommt, so vernichtet er die Herrn derselben: Brh. 35. 4.

Wenn er sich des Nachts zeigt, so bringt er Unglück, z. B. dem Heere, über dem er steht: Yogayatra 3. 10; Mayūracitra in Adbh. 712; ibid. in Adbh. 702: rātrau śakradhanur vyomni bhūpa-deśa-kṣayā-"vahaḥ; — Matsyapur. 233. 7, in veränderter Gestalt wiederholt in Adbh. 701:

anabhre vā tathā rātrau śvetam yāmyottareņa tu

indrāyudham tato dṛṣṭvā...; vgl. Ms. Brit. Mus. 155 G Bl. 1a; (der "am wolkenlosen Himmel stehende, weiße Regenbogen" kehrt AP 70 b. 18. 5 wieder. In sämtlichen Hauptrichtungen ist er verderblich). Der nächtliche Regenbogen: AP 64. 6. 7; 67. 1. 2; 70 b. 23. 6; 70 c. 32. 11 f.; 72. 1. 6; als Vernichter der vier Kasten: Bṛh. 35. 7; 36. 8; AP 71. 16. 2 — Auś. in Adbh. 299; ähnlich Parāśara aaO.; vgl. auch: Kāśyapa in Adbh. 300: rātrau ced dṛṣyate cāpam bhayam bhavati dāruṇam |; dem analog Mayūracitra aaO., wobei die Berufung auf Garga von Interesse ist; Bṛh. 35. 5; Kaṭhaśruti in Adbh. 724. 728; Śaun. Kār. Bl. 69 b; speziell verhängnisvoll ist der nächtliche Regenbogen, wenn der Mond von ihm eingeschlossen wird (Kāśyapa in Adbh. 302):

uparuddhe niśānāthe rātrāv indradhanur yadi | tadā kṣobhaḥ purasya syāt paracakrāgamas tathā ||;

wenn er am wolkenlosen Himmel steht: Viṣṇudharmott. in Adbh. 302; wenn er drei Farben und drei Streifen zeigt: Mayūracitra in Adbh. 301. — Das vom Regenbogen, als einer himmlischen Erscheinung, entnommene Omen ist besonders wichtig. Es tritt sofort oder innerhalb einer Woche in Kraft (Quelle in Adbh. 303).

138. puṃnāga¹) - nāgakesara²) - kesara³) - campaka - śirīṣa-tilakānāṃ ∥
kusuma - phala - saṃkulānāṃ | pradarśanaṃ śobhanaṃ
svapne ∥

1) B punnāga-0

2) C ośara

3) fehlt bei C

Das Schen im Traume von Mallotus philippinensis Müll.,

Mesua ferrea L. α) β), Michelia Champaka, Albizzia odoratissima, Symplocos racemosa voller Blüten und Früchte ist gut.

D¹: umdīṇa, nāgacāṃphā, nāgakesara, sonacāṃphā, śirasa, tilaka he vṛkṣa . . .

puṃnāga Mall. phil. Müll. — Rottlera tinctoria Roxb.; s. Drag. 380; unter letzterem Namen bei Boehtl. und Petersb. Wb. u. puṃnāga. (Das rote, mehlige Pulver, welches an der Frucht usw. vorkommt, wird kamala genannt und als Bandwurmmittel in den Handel gebracht; s. Drag. aaO.; Roxb. 3. 827, der als Sanskrit- und Bengalī-Wort für Rottl. tinct. poonnag kennt). — D.¹: uṃḍīṇa; Mol.: Calophyllum Inophyllum L., wofür Drag. 439 das indische punnāgamu anführt. Der Comm. denkt also, vielleicht mit Recht, an diese Pflanze; s. a. Boehtl. u. puṃnāga.

nāgakesara D¹ nāgacāmphā; beide Namen als Bezeichnungen von Mesua ferrea L. bei Drag. 439 erwähnt; so auch nach Roxb. 2.605 und Mol. u. nāgakesara. (Doch wäre nach Mol. u. nāgacāmpā, das er mit sanskr. nāgacampaka identifiziert, Alpinia nutans gemeint.) Roxb. aaO.: this most elegant tree is only . . . found in gardens in Bengal. . . . Flowers . . . large, delightfully fragrant, petals pure white, with a large globe of bright gold-coloured anthers in the centre. (Nach Drag. 520 wird Mimusops Elengi L., und nach ibid. 139 crocus sativus im sanskr. kesara (resp. kesar) genannt. Doch kommen beide Namen hier kaum in Betracht.) — Mesua Roxb. (so bei Boehtl. u. nāgakesara) = Mes. ferr. L.; s. Index Kewensis III 220.

Q. Craufurd, Researches concerning the laws, theology, learning . . . of . . . India, vol. I Ldn. 1817, 165 weist darauf hin, daß im Hortus Malabaricus nagakeśara mit Balutta Tsiampacum identifiziert wird und zitiert Jones: "This tree is one of the most beautiful on the earth; the delicious odour of its blossoms justly gives them a place in the quiver of Kāmadeva."

kesara kann nur eine Varietät des Vorigen bezeichnen, wie auch die Umschreibung von D<sup>1</sup> mit nagakesara ergibt, das von Mol. ebenfalls mit Mesua ferrea wiedergegeben wird. campaka D¹ sonacāmpha; Roxb. 2. 656: a pretty large tree, common in gardens... Flowers large, yellow,

delightfully fragrant. Drag. 212 f.

širīṣa D¹ širasa; früher Acacia Sirissa (so Boehtl.), Mimosa Sirissa Roxb. genannt; s. Drag. 289; Mol. u. širīṣa und širasa; Roxb. 2. 544: the flowers are very fragrant. I have often seen masses of very pure gum upon it; cf. Drury 25 f. — Eine antike Darstellung findet sich auf einem Grabmonument zu Bharhut; s. A. Cunningham, the Stūpa of Bharhut, London 1879 Platte 29.

tilaka D¹ tilaka; die von Boehtl. gegebene Bedeutung Clerodendrum phlomoïdes ist abzuweisen. Roxb. 3. 57 f. kennt das Wort tilaka unter der Beschreibung dieser Pflanze nicht; desgl. fehlt tilaka bei Mol.; — vielmehr ist, wie in Rājan. 6. 212 bei Boehtl. die Bed. Sympl. rac. anzunehmen. Auch Drag. 523 kennt für letztere den Sanskritnamen Tilak. Eine Beschreibung derselben s. bei Roxb. 2. 539. Vgl. J. Anthrop. Soc. Bombay vol. 7. 550: the Tilak (Clerod. phlom.) is...said to burst into flowers, if a maiden looks at it.

Meist handelt es sich also um Zierpflanzen von scharfem,

angenehmem Geruche.

śirīṣa vielleicht statt śiraśā f 48 in 2. 52.

139. kadalīphala 1) - karuņīphala 2) - dāḍima-nāriṅga 3) - mātuliṅganām ||

darśanam aśanam ca śivam | tad-viţapaḥ kusumitāś 4)
ca 4) śubhāḥ 4) |

1) C kadalīkadalīphala 2) AD karaņī° 3) A nāriṃka°; B nāraṅga° 4) BC °tān aśu°

Wer die Frucht des Bananenbaumes, des Citronenbaumes, des Granatbaumes, Orangenbaumes, oder des mātulinga sieht oder ißt, hat dadurch ein gutes Omen; auch deren blühende Äste sind glückbedeutend.

kadalī der Bananenbaum, musa sapientum L. = mus. paradisiaca L.; Pisang-Banane; s. Mol.; Roxb. 1. 663 f.; Drag. 140 (nach Drag. 553 heißt in Indien die Argyreia bracteata Chois.: kadalpāla).

karuniphala Boehtl.: \*karuni eine bestimmte Pflanze;

Rajan. 10. 108; karuna \*Citrus decumana; Drag. 359: karuna = Citr. Lim. Risso; — nach Mol. ist karanī = Mimusops hexandra Grah.; Drag. 520 führt für diese Pflanze die indischen Namen Kerni und Palla, und Roxb. 2. 238 für sie teling palla an. Doch macht die folgende Aufzählung von Früchtenamen unsere Übersetzung zur wahrscheinlichsten.

dādima Tel. ist nach Drury 360 Punica granatum; s. Roxb. 2. 499. Der Granatapfel, im Mythus eine große Rolle spielend, ist eine geschätzte, jetzt aber durch die Orange in den Hintergrund gedrängte Frucht.

nāringa fehlt im Petersb. Wb.; — nur eine schlechte Schreibung für nāranga: Orangenbaum.

mātulinga nach Mol. populär statt mātulunga, common citron, the tree or the fruit; Citrus medica.

- f 56: kadalīvṛkṣakalped) ca sustamu!) ca parijatakam | yas tu paśyati svapnante pitaro Skṣayagaminah || lies: śuskam?
- o 60: kadalī-kalpavṛkṣaṃ ca mātarva (!) parijatākaṃ | yadi pasyati svapnāṃte dhanadhanyaṃ varastriyaḥ ||
- 140. rājadana-mṛdvīkā 1)-sahakara-kramuka 2-nalikeraṇaṇ 3) | daršanam iṣṭaṃ tatphala-labhe-"kṣaṇa-bhakṣaṇani tatha |
  - 1) A mrdvikā
- 2) C śoka
- 3) B  $_{\rm c}$ rīņān

Erwünscht ist der Anblick der Buchanania latifolia, der Weinrebe, des Sahakara-Mango, des Betelnußbaums, des Kokosnußbaums, sowie der Empfang, Anblick und Genuß der Früchte dieser Bäume.

A<sup>1</sup> D<sup>2</sup>: rajādanavṛkṣa va drākṣavallī va amravṛkṣa, pūgavṛkṣa, nāraļavṛkṣa . . .

rajadana fehlt bei Mol.; Drag.; nach Pet. Wb. = Buch. lat., Mimusops Kauki α, oder hexandra, Butea frondosa; zu Buchanania latifolia, s. Church 177: Roxb. 2, 385; "the kernels are a very general substitute for almonds, amongst the natives"; ebenso Drag. 393. — Auch die Früchte von Mim. Kauki sind eßbar: Drag. 520; But. frond. kommt hier kaum in Betracht; s. u. sahakāra.

mṛdvīkā fehlt bei Mol.; drākṣā f. Mol.: the Vine, Vitis vinifera; Drag. erwähnt S. 416 die Form Amdhuka

(wohl = mṛdvīkā) für Vitis indica L.

sahakāra fehlt bei Mol., Drag.; nach Pet. Wb. eine überaus wohlriechende Mango-Art; — āmravrkṣa Mol.: the mango-tree and fruit, Mangifera Indica L. Die Frucht wird viel gegessen; cf. Drag. 393, der ebenfalls Amra mit Mang. J. L. identifiziert. Letztere ist der Buchanania lat. nahe verwandt.

kramuka fehlt Mol.; bei Drag. 96 mit Areca Catechu L. (= Betelnuß- und Pisangpalme) identifiziert. Die Arekanuß wird zusammen mit Betel gekaut; s. Roxb. 3. 615; — pūgavykṣa Mol. the betelnut tree; cf. tāmbūlīdala 1. 144a; s. Drury 7; farbige Abbildung bei Roxbourgh, Plants of Coromandel 75; antike Abbildung: Griffiths, Ajantā, vol. I Tafel 60.

nālikera fehlt Mol., Drag.; nāraļa Mol.: Cocoanut tree, Cocos nucifera L., Roxb. 3. 614; nach Drag. 100 heißt Cocos in Indien (sanskr.) nārikela; in dieser Form auch bei Mol.; cf. Petersb. Wb. u. Boehtl. u. nālikera und nārikela; — farbige Abbildung bei Roxbourgh, Plants of Coromaudel, Tafel 73.

sahakāra cf. f 10 in 2. 155.

kramuka = guvāka: cf. c 11 in 2. 112. nārikela cf. c 11 in 2. 112.

141. kurabaka 1) - kanakā-2 soka-srīcandana-marica - pādapāļ puņsāņ

iṣṭāḥ svapne dṛṣṭá²) | dhruvaṃ munī-ʾndraiḥ purā śiṣṭaḥ³) ||

1) AD kuruşa C kurubaka 2) AD dṛṣṭaṃ C dṛṣ́yā 3) AD śistaih C śistā

Die Bäume: Barleria cristata L., der Stechapfel, Saraka India L., der weiße Sandelbaum, die schwarze Pfefferstaude, sind, wenn im Traume gesehen, als etwas von den größten Weisen der Vorzeit für die Menschen sicherlich Erwünschtes gelehrt worden.

A<sup>1</sup> D<sup>1</sup>: kuruşavrkşa, dhattūra, ašok**a**, candana, miravela... kurabaka (A<sup>1</sup> D<sup>1</sup> kuruşavrkşa) fehlt bei Mol.; Boehtl. ist kurubaka oder kurabaka als Name einer rot blühenden Barleria bekannt. Nach Drag. 616 heißt Barl. crist. L. im sanskr. huruntaka und kuruvakra.

kanaka (A<sup>1</sup> D<sup>1</sup>: dhattūra); Mol. thorn-apple; datura; wahrscheinlich die nach Drag. 598 in Indien als dhatūra bezeichnete Spezialität datūra Metel L.; cf. Mol. u. dhattūra; Roxb. 1. 561.

a śoka (cf. 2.38) A1D1: aśoka; Saraka ind. L. = Jonesia Asoka Roxb.; s. Drag. 298 f.; Roxb. 2. 218 ff.; ibid. 219: flowers numerous, pretty large; when they first expand, they are of a beautiful orange colour, gradually changing to red, forming a variety of beautiful shades, fragrant during the night; ibid. 220: when this tree is in full blossom, I do not think the whole vegetable kingdom affords a more beautiful object; cf. vañjula 2. 111, 38. H. Heine's "rotblühender Garten" gehört wohl hierher. Cf. die Beschreibung von Jones bei Q. Craufurd, Researches concerning the laws, theology, learning ... of ... India, vol. I 164: The flowers of this tree are "fascicled, fragrant just after sunset and before sun-rise, ... beautifully diversified with tints of orange-scarlet, of pale yellow, and of bright orange. . . . The vegetable world scarcely exhibits a richer sight than an Asoka tree in full bloom . . . ". J. Anthrop. Soc. Bombay vol. 7 p. 550: "The Asoka is one of the loveliest of Indian trees. Its flowers are yellow, when they first open, but gradually change to red ... It is well-known from its association with Sītā, the wife of Rāma . . . Its buds are partaken of by the Hindu ladies of Bengal on the occasion of the Aśoka-ashtamī."

Śrīcandana D¹ candana s. Boehtl., der auf Hemacandras Prākrit-Gramm. (ed. Stenzler, Bombay) 1. 313 verweist. Nach Drag. 183 machten schon die Sauskrit-Schriftst. einen Unterschied zwischen dem weißen Srikhanda(!) und dem gelben Pitachandana; das candana des Komm. übersetzt Mol. mit Santalum album Grah. (= S. a. L.); s. Roxb. 1. 442 f.; — farbige Abbildung des Sandelholzbaumes: Roxb., Plants of the coast of Coromandel, Tafel 2; s. auch Drury 383 f.

marica D<sup>1</sup> miravela cf. marica Mol.: black pepper; Drag. 154; Roxb. 1. 150 f.; miravela Mol.: black pepper-plant, Piper nigrum L.

Nach e 5 in 2. 120 aber bedeutet der Anblick des blühenden Asoka Mißgeschick; cf. f 50 (ähnlich o 24):

aśoka-karavīram ca palāśam paripuspitam | yas tu paśyati svapnānte tasya śoko vinirdiśet || ähnlich q 40.

i 31 beginnt denselben Vers mit: aśoka-karavīrasya phalitasyāpi puṣpitaṃ |

n 48: aśoka-karavīrasya palāsu (!)-kusume tathā | nāgapattres (!) tu yo bhu(n)kte mṛtyum tasya vinirdiśet || aber n 74:

aśokam karavīram ca palāśam cā'pi puṣpitam | tathāśvāsobhitam(!) dṛṣṭvā dhanam śīghram avāpnuyāt || vielleicht: tathā 'śvam śobhitam(?) zu lesen.

Sandel bringt Geld: a 9 = f8; b 31 zu J. 114; bedeutet Glück: s. oben 1. 92 a; f 6 in 1. 85; f 44 in 1. 142; a 9: ... candanam ... svapne vakti dhanāgamam. — Er bringt als Geschenk eines Brahmanen großes Glück: b 51 in 1. 65 a; Salbung mit Sandel bed. Glück: c 6 in 2. 91; roter Sandel (2. 104) aber ist ominös; Kamsa klagt darüber, daß gegen Morgen eine alte, schwarze Frau in seiner Stadt tanzte, die einen Kranz von codra(?)-Blumen mit rotem Sandel, ein rotes Gewand, scharfes Schwert und Bettelnapf trug: d 4 f.; verderbt; statt codra wohl moța = Sida cordifolia zu lesen, wie in d 11:

amlānam moṭā (Texte: moḍa-, moḍra-)-malām ca raktacandanacarcitām | dadāti mahyam vipraś ca mahārusto 5bhiśapya ca ||

"Ein Brahmane gibt mir im höchsten Zorn unter Flüchen einen frischen Kranz von mota-Blumen, der bedeckt ist mit rotem Sandel"; dazu d 15: "eine Unheildämonin mit gelbem Gewande, bedeckt mit weißem Sandel"; weißer Sandel scheint aber Glück zu bedeuten: q 37.

142. elā-lavaṅga-lavalī ¹)-karpūra-phalāni surabhi-gandhīni ²) || jatīphalam ca paśyati ³) | yaḥ khādati ⁴) tasya ⁵) bhavati ⁵) śivam ||

Bei C folgt auf diesen Vers unmittelbar 1, 146 (= C 2, 45).

1) B vallī 2) B<sup>0</sup> ndhāni 3) C phalitaṃ 4) AD khādayati C svādati 5) C bhavati tasya

Wer die schön duftenden Früchte des Kardamomengewächses, Gewürznelkenbaumes, der Averrhoa acida, des Kampferbaumes und der Phyllanthus amblica Willd. sieht oder genießt, — diesem bringen sie Glück.

 $D^1$ : veladode, lavamgā, kāpūra, rāya-āmvaļe va anya sugamdha phalem va jātīphala hīm . . . (cf.  $A^1$ ).

elā D¹ veladodā = eladodā Mol.: cardamom, a seed of Eletteria or Alpinia cardamomum; Roxb. 1. 70—3 beschreibt das C. unter Alpinia card. R.; cf. Drag. 145 f. u. Elatt. Card. White et Maton.

lavamga D¹ lavamgā Mol.: the clove tree, Myristica or Eugenia Caryophyllata; cf. Platts, Hindi-Dict. u. lavanga; Roxb. 2. 495, der lavanga mit Eugenia Caryophyllata identifiziert; so auch Drag. 472.

lavalī nach Mol. — harapararevadī (sanskr.(?)haripaverī): Averrh. ac.; fehlt bei Platts; — Roxb. 3. 673 gibt (u. Phyllanthus longifolius) die Hindī-Bez. Hurpurori (= harapararevadī) für Averrh. ac.

jātīphalā D¹ āmvaļā s. Roxb. 3. 671; die Form āmvala des Komm. erwähnt Drag. 374 u. Phyllanthus Emblica Willd. (= Emblica officinalis), die Sanskritform amlaki zitiert Roxb. aaO. nach As. Res. IV 308; lies statt dessen amalaka; so nach Platts u. āmlā; cf. Boehtl. u. amala 3b und Apte u. amala, der die Marāṭhī-Form āmvaļā erwähnt. jātīphala n. Boehtl. Muskatnuß; cf. Mol. u. jātīphala n.

karpūra D¹ kāpūra s. Drag. 240 f. u. Cinnamomum camphora Fr. Nees, Roxb. 2. 306 f. u. Laurus camphorifera, cf. Platts u. karpūr; in der Produktion von Kampfer ist Dryobalanops aromatica etwa um das 80 fache, Blumea balsamifera um das 10 fache überlegen: Hobson-Jobson unter camphor. — cf. 1. 92 a; f 44:

nāgapattrāņi labhyante karpūram agaram bhava | candanam paṇḍuchattram ca lakṣm $\bar{\imath}(s)$  tasya vinirdiśet ||

besser q 37:

nāgapattram labhet svapne karpūram agurum tathā | candanam pāṇḍuram puṣpam tasya śrīḥ sarvatomukhī || vgl. Quellen in 1. 92 a.

143. mucukunda 1)-kunda 2) - jātī - vicakila 3) - navamallikā 4)prasūnāni ||

yah pasyati vā labhate | tasya sivam jāyate satatam ||

BC lesen vor dieser Strophe den Vers 1. 146; 1. 143 = B 1. 143 = C 2. 46. 1) C maca° D muca° 2) fehlt bei B 3) AD vicikila 4) A °māllikā BC °mālikā als Pāda c lesen BC: yo labhate paśyati vā; — C liest als Pāda d: tasya phalam sarvata(h) satatam

Wer die Blüten von Pterospermum suberifolium Lam., Jasminium pubescens, Jasminium grandiflorum, Jasminium Sambac α) und β) sieht oder empfängt, wird immer Glück erfahren.

D1: mucukundādivṛkṣa.

mucukunda Mol.: Pter. sub. Grah. cf. Roxb. 3. 160; Drag. 431; Roxb. aaO.: Flowers axillary, short-peduncled, large, pure white, fragrant, something like the best cloves.

kunda: Boehtl. Jasminium multiflorum oder pubescens Mol.: a kind of Jasmin, J. mult. or pub.; nach Platts: J. mult. or J. hirsutum or J. pub.; J. hirs. W. u. pub. sind nach Drag. 527 identisch. Cf. Roxb. 1. 91 f., der J. pubescens mit Sanskr. Koondum (= Kunda) wiedergibt, dagegen für J. mult. (hirs.) keinen Sanskritnamen kennt (s. 3. 686). Letztere Pflanze blüht nach ihm das ganze Jahr und ist "highly ornamental as well as fragrant".

jātī Mol.: Jessamine; nach Drag. 527 = Jasm. grand. L.; cf. Roxb. 1. 100.

vicakila fehlt bei Mol. u. Platts, nach Boehtl. u. Monier-Williams (new ed.) = J. Sambac; dieses bei Drag. 526 f. erwähnt; für eine Varietät davon bei Roxb. 1. 88 als Sanskr. Wort navamallika angegeben.

n a v a m allik  $\bar{a}$  e. Varietät von vicakila (s. d.); s. Monier-W.; cf. Roxb. 1. 88.

 $j \bar{a} t \bar{\iota}$  (= mālatī): c 6 in 2. 91; a 9 = f 8; m 19:

jātīvākulakundam ca padmam śuktir (v. l.: svapne vakti) dhanāgamam |

n 52: jāti-vakula-kuṃdaṃ ca nīlotpalaṃ dhanāgamaṃ | a 9° d = i 14: jātī vakula-kundaṃ ca svapne vakti dhanāgamam (vgl. Quellen in 1. 144 a); zu vakula s. 1. 144.

Aber auch eine Unheildämonin ist mit einem Jasminkranze geschmückt: d 15.

144. śveta-karavīra ¹) - yūthī-śatapattrī ²) - ketakī-bakula ") - kalikāḥ ⁴)  $\parallel$ 

campaka-pāṭala 5)- puṣpāṇi 6) vindati 7) yaḥ śubhaṃ bhavet 8) tasya ||

= B 1. 147 = C 2. 47; folgt bei C unmittelbar auf 1. 143 = C 2. 47.

1) B kaṇavīra(?) 2) ABC otrī 3) C oli 4) AD okā

B okām 5) C oli 6) C o-puṣpaṃ (pupphaṃ?) 7) ABD ote

8) fehlt bei ABD

Wer die Knospen des weißen Oleanders, Jasminium auriculatum, der weißen Rose, des Pandanus odoratissimus, des Mimosops Elengi, oder die Blüten der Michelia Champaka oder Stereospermum suaveolens (im Traume) findet, hat Glück.

D¹: pāṃḍharī kaṇhera, yūthikā, śevaṃtī, kevaḍā, bakula, caṃpaka, pāḍaļa . . .

karavīra (D¹: pāṃḍharī kaṇhera) Mol.: Oleander or Nerium odorum; kaṇhera = kaṇera Mol.: dass.; kaṇera Platts: fragrant Oleander or rosebay, Ner. od.; Roxb. 2. 2 erwähnt Bengālī: śveta karabī als die weiße Varietät von Ner. od.

yūthī D¹: yūthika; beides fehlt bei Mol. u. Drag.; nach Boehtl. und Platts = Jasm. auric.; Roxb. 1. 98 u. J. aur.: "flowers small, white, sweet-smelling . . ."; beng. juthi oder jui.

śatapattrī D¹ śevamtī nach Boehtl., Mol., Mon.-W. eine Rosenart (Rosa glandulifera) und ein bei Tage sich öffnender Lotus; śevamtī = Ros. gland.; Roxb. 2. 514 u. Ros. gl.: Bengālī: śvet or sheooti gulab, found in gardens throughout India, . . . called the white rose; its flowers being double, fragrant and white . . . . R. glandulifera Roxb. jetzt Rosa moschata Mill.: Drag. 281.

ketakī D¹: kevadā Mol.: Pand. od.; kevadā Mol.: ebenso; s. Drag. 74; Roxb. 3. 738 ff.; cf. namentlich S. 740: "It is the tender white leaves of the flowers, chiefly those of the male, that yield that most delightful fragrance for which they are so universally and deservedly esteemed; for of all the perfumes in the world it must be the richest and most powerful."

Farbige Abbildung: W. Roxbourgh, Plants of Coromandel,

Tafel 94-96.

Antike Abbildung: Griffiths, Ajanta, vol. I 63.

bakula cf. zu 1. 143; D¹ bakula Mol.: Mim. El., cf. Drag. 520; Roxb. 2. 236 f.: On account of its fragrant flowers, it is very generally reared in the gardens of the natives, as well as in those of the Europeans in India. . . . Flowers middle-sized, drooping, white and fragrant.

J. Anthrop. Soc. Bombay vol. 7. 550: the Bakula (Mim. El.) bears small fragrant flowers of a dirty-white color, which

are often made into garlands.

Eine farbige Abbild. s. bei Roxb., Plants of the coast of

Coromandel, Tafel 14.

campaka Mol.: Mich. Champ. L.; cf. Roxb. 2. 656 f. (so verbessere im Index zu Part II von Roxb.!); 656: "Flowers large, yellow, delightfully fragrant"; s. Drag. 212 f.

pāṭala D¹: pāḍala; beide fehlen bei Mol. und Drag., nach Platts = Bign. suav.; Roxb. 3. 104f.: "flowers large, of a dark, dull, crimson colour, exquisitely fragrant." Eine antike Abbildung dieses Baumes findet sich bei A. Cunningham, the Stūpa of Bharhut, London 1879, Plate 29; nach Drag. 611 heißt Stereospermum suaveolens in Indien Pad, Paral, Padari, Pandan; früher Bignonia suaveolens genannt (so Boehtl., Petersb. Wb.). Jones bei Craufurd 165: "Patali, or Patala, the Bignonia of Linné. The flowers of this tree are exquisitely fragrant, are preferred by bees to all other flowers"...

karavīra s. f 50 in 1. 141.

144 a. ikṣulataṃ ¹) tāmbūlī ²)-dalāni bhakṣayati ³) vīkṣate labhate  $\parallel$ 

yas tu manuşyah svapne | hastagatam tasya dhanadhānyam || Bei B als V. 148, bei C als V. 2. 48 hier eingeschoben; fehlt bei A.D.

1) B °latā 2) C °līm 3) C bhunkte ca

Ein Mensch aber, der im Traume Ipomoea digitata L., ferner Betelblätter ißt, sieht oder bekommt, in dessen Händen ruht das Glück

ikṣulatā nach Drag. 557 früher Batatas paniculata Chois. genannt (so bei Boehtl.). Identifikation zweifelhaft.

tāmbūla cf. kramuka 1. 140.

n 50 (sekundär eingeschoben; korrupt):

tā(m)būlam dadhi-dūrvācah śamṣam mauktika-candanam | jātī-nīlotpalam caiva kule tasya dhanāgamam ||

a 9 (ähnlich f8; i 14; o 12; cf. b 20 in 1, 121; m 19; u 7): tāmbūlam dadhi vastram ca śańkha-mauktika-candanam | jātī vakula-kundam ca svapne vakti dhanagamam ||

Cf. oben 1.143 (u liest pada d: gadā-cakraṃ dhanāgamam |; m pāda d: nīlotpalaṃ śriyāgamaṃ). — Betel bedeutet Glück: c 16; m 22.

145. vipulo bahula-chāyo | (bahu)-phala ¹)-prāsūna-kusumaguchakaiś ²) channaḥ ³) | prāṃśuḥ suparṇa ⁴)-pūrṇas ⁴) | tv aśubho 5pi śubho drumaḥ svapne ||

= B 1.149 = C 2.49.

1) B <sup>9</sup>lah 2) ABD guchaka C samutthakai 3) C chinna 4) A suparnas D suparnanibidas

Unsicherer Rekonstruktionsversuch des defekten Textes.

Ein großer, mit dichtem Schatten, Frächten, Blütenähren Blüten und Dolden bedeckter, gewaltiger, mit schönem Laube geschmäckter Baum ist, wenn im Traume geschen, selbst (dann) glückbedeutend, wenn (er seiner Art nach) unheilbringend (sein müßte).

Cf. 1. 102.

b 25 °d: dṛṣṭva ca phalitam vṛkṣam dhanam apnoti niś-citam||.

m 20 (ganz verderbt; es handelt sich um Bäume die Gutes bringen: der zweite Teil des Verses bezeichnet (s. 1.150) diejenigen weißen Gegenstände, die gleichwohl verhängnisvoll sind): svapne śubhāni saphalāni bhavanti dhīrā śubhrāni ce'māni ca varjayitvā | karpāsa-bhasmā-'sthi-kapālaśūlaṃ kurvanti puṃsāṃ vipadaṃ rujaṃ ca |.

146. plakṣa ¹) - śrītaru - bilva-nyagrodha-kapittha-pādapāḥ ²) svapne ||

aparo Spi kṣīratarus 3) | tat-phala-lābhā-'sanam ca subham 4) ||

= C 2. 45; folgt auf 1, 142.

1) C kṛṣṇaḥ 2) A pādapānt D ºpān 3) AD kṣīritarus B kṣīratas tarus 4) śiyam C (kapitthā)-dāyāḥ

Die Gewächse: Ficus Tjakela Burm., Ficus religiosa, Aegle Marmelos, Ficus indica, Feronia elephantum oder ein anderer Baum mit milchartigem Saft sind für denjenigen, der sie im Traume sieht, bekommt oder von ihnen genießt, glückbringend.

śrītaru unbekannt; ich habe die Identität mit śrīvṛkṣa angenommen.

D¹: pā-īra, piṃpaļa, bilva, vaḍa, kaṃvaṭha . . . . Bäume mit Milchsaft: 2. 59.

plakṣa D¹ pa-īra; Mol. u. pā-īra: a tree of the genus Ficus. Ficus nitida?—Drag. 174: Ficus Tjak. Burm. = plakṣa; auch pakhar usw. — Roxb. 3. 551 konfundiert F. infectoria mit F. Tsjakela. "A large and most beautiful tree with a far extended uncommonly dense head; a native of Bengal."

śrītaru D¹ pimpala; Drag. 174; im sanskr. gewöhnlich aśvattha, jetzt Pippal genannt; sehr bekannt und heilig. Der Baum, unter dem Buddha die welterlösende Erkenntnis gewann. Überaus häufig reproduziert. Roxb. 3. 547: "this very large tree is common in every part of India. I have frequently met with it wild upon mountains, but it is most common near houses, where it is planted for the sake of the extensive, dark, grateful shade it yields." Über seine religiöse Bedeutung s. unten 2. 52. Baumkultische Handlung in heutiger Zeit s. J. Anthrop. Soc. Bombay vol. 7. 89:

On such new moon days as fall on Mondays, Hindu ladies may, after the Aswatha worship, be seen going round it not

less than 108 times with many an offering for each round, of fruits, pulse or grains, to be finally given away to Brahmins. S. ibid. 528 f. den Hinweis auf die antike Darstellung der Ficus relig. in Cunningham, Stūpa of Bharhut, Tafel 30.

bilva D¹ bilva; Aegle marm. Corr. = Crataeva Marm. L.: Drag. 360. Dem Śiva heilig: Mol. u. bilva. Roxb. 2. 579: grows to be a pretty large tree. Is a native of the mountainous parts of the coast of Coromandel. Cf. Q. Craufurd 167: Bilva, or Malura(!), by Linnaeus termed Crataeva, of which there are three species, but the one here referred to is the Crataeva Religiosa. This plant bears a large spheroidal berry, with numerous seeds. Jones: "The fruit nutritious, warm, cathartic; in taste delicious, in fragrance exquisite. It is called Śrīphala, because it sprang, say the Indian poets, from the milk of Śrī"; cf. Drury 17.

n yagrodha D¹ vada, sanskr. vata; Roxb. 3.539 ff. Zu den hervorstechendsten Bäumen Indiens zählend, da seine Luftwurzeln neue Stämme bilden. Seines kühlenden Schattens wegen schon von Aśoka angepflanzt (s. VII. Edikt).

kapittha D¹ kamvatha l. kavamtha; Roxb. 2. 411 f.; engl. elephant-or wood-apple. A large tree, yielding very hard, durable timber, found in most parts of India. Drag. 360.

b33: phalitam puspitam bilvam āmram dṛṣṭvā labhed dhanam |

Das bilva-Holz stand bereits in vedischer Zeit in hohem Ansehen und wurde beispielsweise dazu benutzt, den Opferpfosten herzustellen: Ait. Brähm. 2. 1; Taitt. Samh. 2. 1. 8. 1.

Nach a 11 (s. 2.115) müßte der kapittha-Baum (nach Apte: wood-apple tree; Feronia eleph.) Glück bringend sein, obgleich seine Früchte bitter sind.

147. apahāro dravyāṇāṃ ¹)[sīsa-trapu-pittalā-"di ²)-dhātūnām || dātrā-"di-padārthānāṃ ³) | svapne ³) śasto ⁴) manusyasya ||

1) B drammāṇāṃ 2) A pitalādi 3) AD dātrā pratipāditānām 4) AD sasyo C saumyo

Die Lesart von AD in Päda c ist der Verwechselung von däträ (Instrumentalis von dätr — Geber) und dätra n. (Siehel) zuzuschreiben.

Der Raub von Gütern, von Metallen wie Blei, Zinn, oder

Glockengut, sowie von Instrumenten wie Sichel usw. im Traume bedeutet für den Menschen Glück.

Bedeutung des Empfanges und Verlustes im allgemeinen: 2. 2; — von den edlen (1. 124) und unedlen Metallen gilt also das Entgegengesetzte. Sicherlich gilt der Empfang von unedlen Metallen im Traumaberglauben als Unglück, ihr Verlust als Glück. Bezüglich der Edelmetalle ist das Entgegengesetzte der Fall, entsprechend der Wertung, die sie besitzen: wie der Empfang von Gold (1. 124) und der Verlust von Blei usw. (1. 147) Glück, so muß der Verlust von Gold (2. 2) und der Empfang von Blei (2. 131) Unglück bringen. Es ist interessant, daß durch die Bezeichnung der Metalle usw. als "Güter" (das dravyaṇām unseres Textes) die in der folgenden Āryā (1. 148) gegebene Verallgemeinerung vorbereitet wird.

Dem Golde wohnt eine gewisse Heiligkeit inne. Goldblättchen wirken heiligend und läuternd, indem sie auf die Ausgangsöffnungen des Körpers gelegt werden, goldene Kränze schmücken das Opfer als Geschenk (Sat. Brahm. 5, 4, 5, 22), Gold verscheucht den Tod: Sat. Brāhm. 5. 4. 1. 12. Es ist mit (ewigem) Leben (Sat. Brahm, 13, 4, 1, 11), mit Unsterblichkeit (Taitt. Samh. 2. 3. 2. 2) identisch. Mit dem Spruche: "Du bist das Unsterbliche, zum Lebensatem dich . . . " haucht man es an (ibid. 3. 3. 4. 3). Mit dem Spruche "Schütze vor dem Tode" legt man ein Goldstück unter. Dann bewahrt man sich die Unsterblichkeit (Sat. Brahm. 5. 4. 1. 12). Daß selbst das Auflegen von Gold auf die abgetrennten Teile des geopferten Tieres als Mittel diente, dessen Gliedern symbolisch das Leben wiederzugeben, lehrt deutlich ibid. 3. 8. 3. 26. Gold wird zum Zwecke der rituellen Läuterung in westlicher Richtung an einem Darbhahalm aufgehängt: Ath. Pravascittani 1. 2. Gold als das erste der vier Opfergaben: Sat. Brahm. 4. 3. 4. 7. Eine interessante Symbolik gibt Taitt. Samh. 2. 3. 11. 4f: "Aus einem goldnen Gefäß trinkt er die Schmelzbutter. Denn Schmelzbutter ist mit langem Leben identisch und Gold bedeutet Unsterblichkeit. Also trinkt er aus der Unsterblichkeit langes Leben. Das Gefäß wiegt hundert mana. Denn hundertjährig ist der Mensch, mit hundert

Lebenskräften versehen. So befindet er sich in langem Leben und in der Lebenskraft. Oder vielmehr: es soll soviel mana wiegen, als er an Jahren zu leben gedenkt."

Dagegen heißt es z.B. vom Blei, es sei weich und träge; obgleich es wie Edelmetall aussieht, taugt es nichts: Sat. Brahm. 5.4.1.10. Daher Rāhu's Bild aus Blei; s. unten 185.

148. yeşām lābho na śubhaḥ | svapne teṣām śubho Spahāro Spi ||

yeṣāṃ na śubhaḥ¹) tyāgaḥ | puṃsas teṣaṃ śubhas prāpaḥ²) ||

1) AD śubham C śiva 2) C prāpya AD prāyah

D: jyā padārthāmeā svapnāmta lābha šubha nāhīm tyāmeā apahara šubha A: āmi jyā padārthāmeā prāyah labha, apahāra ašubha tyamea tyāgakelā dānādika kelem tara šubhaprada hoya.

Die Texte entstellen den Sinn dieser Strophe, indem sie die an den Enden der Päda's e und d stehenden, im archaischen Schrifttypus einander sehr ähnlich sehenden Worte prapah und tyägab vertauschen, die Ärya also mit tyäga schließen lassen. Der Komm., dem sehon der korrumpierte Text vorlag, sucht die Schwierigkeit dadurch zu heben, daß er dem "apahara", dem Raube, den "tyaga", das freiwillige Verlassen, gegenüberstellt, von dem die Traumtexte jedoch nirgends reden.

Für welche Dinge die Annahme nicht heilsam ist, deren Verlust im Traume ist heilsam; für welche Dinge die Hingabe nicht heilsam ist, deren Empfang bedeutet Glück.

Für diese auf einer veränderten Textfassung beruhende Übersetzung waren die auf der vorausgegangenen Seite gegebenen Ausführungen nach Maßgabe unserer Interpretation von 1. 147 Ausschlag gebend.

149. ye lokavyavahāre | na šubhās te šobhanāḥ ¹) paraņ bhaṇitāḥ ||

ye ca śubhās te svapne | viparītaḥ ke²) Spi³) ca²)
padarthaḥ²(||

1) Conā 2) Ckena pao

Diejenigen Dinge, die im gewöhnlichen Leben Unheil bedeuten. bedeuten (im Traume) im höchsten Maße Glück; diejenigen Diage aber, die (im gewöhnlichen Leben: Glück bedeuten, im Traume das Entgegengesetzte, was sie auch sein mögen.

AP 68, 2, 56:

yeşam labhe bhaved vrddhis teşam nāśe Sguņo bhavet | yeşam labhe bhaved dhānis teşam labhe guņo bhavet ||

In diesem Verse ist statt läbhe in Päda d vielmehr näse zu lesen und zu übersetzen: Bringt der Empfang von Dingen Gewinn, so bringt deren Verlust Schaden. Bringt aber der Empfang von Dingen Verlust, so bringt deren Einbuße Gewinn. — Verse wie diese dürften zum hausbackenen Weisheitsschatz der Traumdeuter gehört haben.

150. kṛtsnaṃ ¹) kṛṣṇam ²) aśastaṃ | muktvā go ³)-rāja ³)vāji-gaja ⁴)-devān |
sakalaṃ śuklaṃ ca śubhaṃ | tyaktvā ⁵) kārpāsa - lavanā ⁶)-ʾsthi ⁶)-bhasmāni ⁶) ||

1) AD kṛṣṇaṃ B vṛṣṇaṃ 2) B kṛṭsnam 3) AD rājīva 4) C maja 5) AD muktvā 6) B º-ṇādi. — In B schiebt eine zweite Hand hinter kārpāsa: takrāsthi ein.

Mit tyaktvā (C 2. 53 = B 1. 153 = A 1. 150) bricht das Ms. von C ab, da Bl. 16—17 fehlen. Bl. 18 beginnt mit oṇām || svapne in 2. 16 (s. u.).

Alles Schwarze bedeutet Unglück mit Ausnahme von Rindern, Königen, Pferden, Elefanten und Göttern; dagegen alles Weiße Glück mit Ausnahme von Baumwolle, Salz, Knochen und Asche.

Hiermit schließt Kap. I, behandelnd die guten Träume. Das Colophon zu I lautet bei B:

iti mahattama-śrīdurlabharājā-"tmaja-jagaddeva-viracite svapnacintāmaṇau śubha-svapnā-"dhikāraḥ prathamaḥ || śrīḥ || wogegen A ihn beendet: śubhādhyāyaḥ prathamaḥ samāptaḥ ||

Übersetzung:

Damit ist das erste Kapitel des Buches, genannt "der Stein der Weisen auf dem Gebiete der Träume", behandelnd die Glück bedeutenden Träume und verfaßt von dem erlauchten Jagaddeya, dem Sohne des Durlabharāja, vollendet.

Rinder: s. 2. 15.

Könige: Wer den Fürsten sieht, wird, wenn er krank ist, gesund (1.83, cf. 1.100). Was Fürsten zu dem Träumenden sagen, geht in Erfüllung (1.107). — Manche Träume bringen

Bedrängnis durch den Fürsten (2.101, 151); einige weissagen ihm den Tod (2.139). Wer Land bekommt (1.91), seltsame Krafttaten vollbringt(1.45), bestimmte Insignien der Königswürde (1.88, 121). vornehmlich seine eigene Person auf einem weißen Reittiere (1. 84), erblickt oder von gewissen Tieren in einem Wagen gezogen wird (1. 25), günstige Gestirne sieht (1. 101), einen Kranz frischer Blumen bekommt (1.133) oder weiße Blüten dem Hause als Spende darbringt (1. 71), wird König. gleiche Würde erlangt der Träumer durch Furchtlosigkeit (1.55), aber auch dadurch, daß sein Haupt (1.27, cf. 1.49) oder seine Zunge (1.29, cf. 1.50) gespalten wird oder er am Tage seiner Hochzeit mit Blut besudelt erscheint (1. 47). -Bisweilen (1. 50, 62) tritt die Erhebung zu diesem Range nur ein, wenn der Träumer gewisse einschränkende Bedingungen erfüllt (bereits Kreishauptmann ist oder (1.29) dem kriegerischen Adel angehört), oder es wird ausdrücklich betont, daß sie auch unter den erschwerendsten Umständen zuteil wird (1. 30, 33). Besonders glückbringend ist der Traum von einer Königskrönung: s 30.

Pferd (also scheinbar ganz allgemein gedacht), bringt Glück, wenn man es sieht oder besteigt (1.94); beim Schimmel erhöht sich diese Wirkung (1.84); wer auf einem mit Pferden bespannten Wagen fährt, muß König werden (1.25). Wer auf dem Rücken des Rosses das Meer austrinkt, erfährt das gleiche Schicksal (1.79). Das Wiehern des Pferdes bringt Glück (1.135). Eine Stute bekommen heißt eine Frau erlangen (1.104). Wenn der Träumer vom Pferde fällt, stirbt er (2.80); der Raub dieses Tieres bringt Kummer (2.3). Wer auf schwarzem Rosse nach Süden reitet, ist dem Tode verfallen (2.37).

Elefant: Wer einen, wo möglich weißen (1.84), Elefanten sieht oder besteigt (1.94), wer auf ihm, mag er selbst aus Lehm bestehen (1.53), das Meer austrinkt (1.79), oder gar auf einem weißen Tiere an einem Flußufer Reis ist (1.30), wer auf einem brünstigen Elefanten einen Kampf liefert (1.52) oder von diesem in einem Wagen fortgezogen wird (1.25), erfährt großes Glück, ja, er erlangt die Königswürde (cf. 2.49b). Dagegen bringt der Raub von Elefanten (2.3) und ihr Angriff auf den Träumer (2.78) mannigfachen Schaden.

Von den Göttern gilt, was über die Könige ad 1.83,

100, 107 gesagt ist.

Als verhängnisvoll gilt die Baum wollstaude (2.111); ein, allerdings als "schwarz" bezeichnetes, Salz (2.124); ferner Knochen, als Lagerstätte gebraucht (2.100 f.), oder zum Genuß verwendet (2.128); und endlich Asche: cf. das Schlafen auf Staub und Unrat aller Art: 2.98—103.

Eine alte, mehrfach vorkommende Tristubh-Strophe gibt den Inhalt dieses Verses wieder. Fassung bei a 57 sehr verderbt

> sarvāṇi śuklāni ca śobhanāni karpāsa-bhasma-tvarṇasyakāni(!) sarvāṇi | (na kva tāni na śobhanāni) go-hasti-vāji-(d)vija-deva-varjyaṃ ||

besser b 37:

sarvāņi suklāni prasamsitāni bhasmā-'sthi-karpāsa-vivarjitāni| sarvāņi kṛṣṇāni vininditāni go-hasti-deva-dvija-varjitāni ||

richtig f 25 (= n 36):

sarvāṇi śuklāni suśobhanāni karpāsa-bhasmā-'sthi ca takra-varjyaṃ |

sarvāņi kṛṣṇāni ca ninditāni go-hasti-vāji-dvija-devavarjyam ||

q 34 nennt interessanterweise unter den verabscheuten, hellen Gegenständen auch das Reisgericht:

> sarvāṇi śuklāny atiśobhanāni karpāsa-bhasmau-"dana-takra-varjyam | sarvāṇi kṛṣṇāny atiniṃditāni go-hasti-deva-dvija-vāji-varjyam ||

i 38 (ganz verderbt): sarvāņi kṛṣṇa-saijñāni pathavarjitāni | kasturī-ratna-gaja-vāja-viśeṣa-varjam | sarvāṇi śuklāmbarāṇy aniśobhanāni karpāsa-bhasmā-'sthi ca tatra varjam |

m 21: sarvāņi kṛṣṇāni vininditāni |

svapne narāṇāṃ vipadaṃ rujaṃ ca || kurvanti cā' nyāni ca varjayitvā | go-hasti-rāja-dvija-vāji-mukhyān || vgl. o 33 (verderbt).

(Glück bedeutet es, wenn man im Traume sieht: Götter, Brahmanen, Stiere, Fürsten: v 26.)

Alles Schwarze bringt Unglück: e 18 in 2. 40; AP 68. 2. 48.

Als weißen, aber Unglück bedeutenden Gegenstand nennt auch o 33 die Buttermilch (takra).

Pferde: ihre Tötung ist ominös: h 4 in der v. l. des Adbh. S.

Blauer Lotus (rājīva des Textes): vgl. m 19; n 50 in 1. 144a; n 52 in 1. 143; o 12.

Baumwolle bedeutet Unglück: e 8 in 2.25; f 29 in 1.150; w 2; k 12; q 10.

Wer Salz sieht, erleidet Mißgeschick: e 5 in 2. 120; k 12; cf. f 29:

lavaṇaṃ guḍa-karpāsam asthi carma ca bhasma ca | svapnānte labhate yas tu hānis tasya vinirdišet ||

n 60 (eine verderbte Wiederholung des vorigen):

lavaṇaṃ guḍa-karpāsam agnibhasma ca carmakaṃ | svapnānte yo labhed yas tu an(t)aṃ tasya vinirdiśet ||

Der Anblick von Salz auf dem Ackerlande bringt Unheil: AP 68. 2. 46. S. auch oben 1. 23.

(Im Ritual wird Salz als Opfergabe und Priesterlohn zur Vollziehung bösartigen Zaubers angewendet. Zum Zweck der Vernichtung des Feindes soll der Opferer nach den Vorschriften der Saun. Kār. (satruśānti), das Gesicht nach Süden (der Richtung des Todesgottes), gewendet, mit roter Binde geschmückt, ein Schwert in der Hand, mit roten Kränzen und Salben verziert, ein rotes Gewand tragend — rot die Farbe des Unheils, cf. unten 2. 62 — auf einer Leichenstätte das Opfer vollziehen. Als Brennholz dienen Stämme vom bilva, rājavṛkṣa usw. Ein Abbild des Feindes scheint eine Rolle zu spielen. Opfergegenstände sind: Sesamöl, Senf und Salz. Unter Rezitation der Fluchformeln des Vasiṣṭha und der Namen der Feinde erfolgt das Opfer. Mit dem Spruch: kṛṇuṣva pājas wird der Rest der Spende ausgegossen. Opferlohn sind: Salz, Sesamöl und Senf).

Salz als indisches Naturprodukt s. Lassen, Indische Altertumskunde<sup>2</sup> 1. 294; Baumwolle: ibid. 295 ff.

Knochen: ein Knochenkranz, den man empfängt, be-

deutet Unheil: e 13; f 29 in 1. 50; der Genuß (? Anblick?) von Knochen (? Leichenbrandfeuern?) ist ein glückliches Vorzeichen: g 6 in 1. 114; ihr Anblick ist in jedem Falle verderblich: w 4.

Scheiterhaufen voller Asche: d 20; e 17 in 2. 40; ein Mann als Traumerscheinung voller Asche und Kohlen: d 27 in 2. 50; wer im Schlafe Staub (cūrņa) sieht, erleidet Unglück: e 5; f 29 in 1. 150; Asche gibt Unglück: w 4; wer im Traume Asche, Kohle, Haare, einen trockenen Fluß oder Schlangen sieht, erleidet Tod am elften Tage (Adbh. 507, angeblich nach Mārkaṇḍ., Devala, Vāyupur., Lingapur.).

Diese Züge in der Omina-Kunde nachzuweisen, ist schwierig. Dort treten vielmehr andere hervor. Vor allem wird, in erstaunlicher Übereinstimmung mit dem Veda (s. Ztsch. f. Ethnologie Jahrg. 1901, 76), in der einschlägigen Literatur die Verwandtschaft des Pferdes mit dem Feuer betont. Zweifellos geht diese Auffassung von der Beobachtung elektrischer Erscheinungen an dem Tiere aus. Garga in Adbh. 632:

saumyāgneyam jagat sarvam hayās tejo-guņā-'dhikāḥ | hutāśana-praņīto Sśvaḥ paramāya prajāyate || dīpyate grāsa-rahitas tatas tejo-mayā hayāḥ | tasminn agnau śaratkāle madakāle ca vājinaḥ || na grāhyāṇi jvalanāni nṛtya-gānā-''dikeṣu ca | samagra-phaladā na syur yājñike jvalanāni tu ||

Nach Śālihotra bedeutet es Sieg, wenn seine vordere, Niederlage, wenn seine hintere Körperhälfte leuchtet (s. Adbh. 630). Nach Parāśara in Adbh. 630 bringt das Leuchten seines Rückens, Schwanzes, Afters, der von seinem Körper aufsteigende Rauch, das Flammen der hinteren Partien: Niederlage des Heeres. Garga (aaO.) denkt darüber noch pessimistischer: bei der linken Körperseite erfolgt Tod der Minister, der rechten Tod der Freunde. Das Leuchten des Schwanzes wird begreiflicherweise besonders oft erwähnt: Adbh. 732; AP 67. 4. 3; 70 c. 32. 13; vgl. auch Parāśara in Adbh. 629, der zugleich des Herabfallens von Feuerfunken, leuchtender Körperchen (ulkā) und Flammen aus dem Maule des Pf. gedenkt: mukhād agni-visphulingo-'lkā-jvālā-prapatanam

uttamānga-jvalanani nāśāya. Nach Visnudharmottara in Adbh. 629 bedeutet das Leuchten des Pferdekörpers nur dann gutes. wenn es von den Augen, Nüstern, Hufen, Schultern, dem Teil, auf dem der Reiter sitzt, oder dem Kopfe ausgeht. Ominös ist jede feurige Erscheinung an dem Standorte dieser Tiere: AP 70. 7. 2. - Besonders verhängnisvoll ist ihre Niedergeschlagenheit, offenbar namentlich vor der Schlacht: s. Yogavātrā 3. 2 bei A. Weber, Indisch. Stud. 10. 188; Bhīsmaparvani kuruksetranimittam in Adbh, 625; wenn sie den Kopf herabsenken (Varāhamihira's Brhadyātrā nach Adbh. 624) oder am Tage schläfrig erscheinen (ibid., cf. Agnipur. 232. 26); wenn sie mit ausgefallenen Zähnen (cf. AP 64. 6. 7) Tränen weinen (AP 70 c. 32. 31; Visnudharmottara in Adbh. 623; Salihotra in Adbh. 628), so bedeutet dies Niederlage des Heeres, Tod des Königs oder ein anderes Unheil. Ominös ist es auch, wenn sie nach Fett oder Blut riechen (AP 64, 6, 1). sich mit Tieren anderer Art begatten (AP 70 b. 11. 4), ins Lager des Feindes hinüberlaufen (Agnipur. 232, 35), nicht von der Stelle gehen wollen (Parāśara in Adbh. 471), die Nahrung verweigern (Agnipur. 232. 27) und namentlich wenn sie plötzlich sterben (AP 71. 15. 10 = Ausanasāni in Adbh. 705; Parāśara in Adbh. 729; AP 67. 1. 4; 71. 15. 10). Ein sehr großes hierher gehöriges Material gibt Adbh. 705 ff.; vgl. auch Hultzsch, Proleg. 72 zu Väsant. Śākun. 14. 5; Agnipur. 232. 25-31; - Sühnezeremonien bei den vom Elefanten entnommenen Omina 1 gibt Adbh. 619-22 nach Visnudha-

¹ An Pferd und Elefant wird durch den Purohita eine Lustration (nīrājanā-Zeremonie) vollzogen, deren Schilderung uns in der Bṛh. S. (s. Petersb. Wb.) und in den Śaun. Kār. unter dem Titel: gajaśāntividhi vorliegt. Der letztere Text ist sehr verderbt. Am 9. Tage der lichten Hälfte des Monats Āśvina oder Kārttika soll der Hauspriester (nicht ausdrücklich erwähnt) außerhalb der Stadt einen Platz mit Wasser besprengen, eine Pforte bauen lassen und andere Vorbereitungen treffen, alsdann volle Gefäße in den 8 Himmelsrichtungen und Zwischenrichtungen auf Getreidehaufen setzen, um die Weltenbeschützer zu verehren, die einzelnen Gottheiten, voran die Tod-Bringer, mit Sprüchen und Spenden begaben, zuletzt der Durgā gedenken, sodann einzelne Blumen und Hölzer (die AP 18. 1. 17 großenteils wiederkehren, wie z. B. die vyāghrī und pṛśniparnī, letztere in den Śaun. Kār. zu pṛśnivārnām verderbt, beide in der Aufzählung des AP

rmottara; überaus häufig werden Pferd und Elefant nebeneinander genannt; vgl. Vas. Śāk. 14. 4 bei Hultzsch, Prol. 71; beide leiden unter den gleichen siderischen Einflüssen (AP 57. 2. 6), sterben ohne ersichtlichen Anlaß und werden dadurch ominös (A. Weber, Omina und Portenta § 3: gaja-vāji-mukhyā vā'pramīyāḥ pramīyante; korrupt wiederholt in Adbh. 729; AP 67. 1. 4; 71. 15. 10; über das Fallen und Sterben des Elefanten unterrichten sehr ausführlich die Quellen in Adbh. 614—9); oder dadurch, daß sie zur unrichtigen Zeit oder die Weibchen überhaupt brünstig werden. Dies Los teilen sie bisweilen mit Schakalen, Kamelen, Pferden und Vögeln: AP 70 b. 11. 5; beim Elefanten tritt diese Erscheinung als besonders bedeutungsschwer in der Literatur häufig hervor: cf. die Quellen in Adbh. 570 ff., Kaṭhaśruti in einer Aufzählung böser Vorzeichen (in Adbh. 725): hastinī

wohl als dämonenverscheuchend genannt; unter den Hölzern der schwarze Sandel erwähnt) in ein Gefäß werfen. Gold hinzutun und die Elefantenwärter wie die Elefanten selbst mit diesem Wasser besprengen, den König auffordern, einen Elefanten zu besteigen, diesen dreimal im Kreise herumführen, und dann mit Fackeln einen apotropäischen Zauber vornehmen. -Die Saun, Kar, enthalten ferner eine gajarogasantividhi, die nicht viel mehr als eine Variation des eben gegebenen Kapitels bringt. - Noch ausführlicher als beide ist die mit dem falschen Kolophon asvatarīsantividhi versehene asvasantividhi desselben Werkes (äußerst korrupt). Am ersten Tage der lichten Hälfte des Asvavuja soll sie vollzogen werden. Die Vorbereitungen sind denjenigen, die bei der Lustration der Pferde vorgenommen werden, analog. Im Fortgang der Handlung muß der im Asvamedharitual vorgesehene Zauber an den Pferden vollzogen werden (salihotro-'kta-margena raksam krtva turangaman). Alle Arten von Kräutern bindet man darauf den Pferden auf den Nacken, wirft viele Kräuter (die teilweise in der ähnlichen AP 5. 1. 1 ff. beschriebenen Zeremonie wiederkehren) in Gefäße, die mit Wasser gefüllt sind, besprengt mit diesem Wasser die Pferde, und wischt ihren Körper mit darbha-Gras und einem Zweige des Asvattha-Baumes unter versweiser Rezitation von Sprüchen, die im Asvamedharitual wiederkehren, ab. Dann weiht der Acarva (Purchita) die Pferde, die an die Pforte gebracht sind, und redet sie, die Hände faltend, mit Sprüchen des Rituals des Pferdeopfers an. Zuletzt wird Durga in Gestalt eines schönen Mädchens verehrt. Es folgt in unserem Text die Aufzählung von Pflanzen usw., darunter der genannten prénivarna und vyaghri, die zweifellos ganz analog dem oben Gegebenen angewendet werden. Der Text ist zu korrupt, um nähere Schlüsse zu gestatten.

mādyati, vgl. Mayūracitra in Adbh. 707 (cf. Adbh. 731. Die Lesart von A. Weber, Omina und Portenta § 7: hastinī majjati dürfte eine Verderbnis sein); cf. AP 67. 4. 4; 72. 2. 7; Rājaputra in Adbh. 593:

aprāpte madakāle ca yadā mādyati vāraņaḥ | upasthitaṃ vijānīyād upasargaṃ balasya tu || na vidyate madaḥ kāle bhavec ced vāraṇasya ca | utpātam tam vijānīyān madalingena śāstravit ||

s. die Quelle in Adbh. 594; Agnipur. 232. 33: ... madam vā vāraņo jahyād (wenn der Elefant den Brunstsaft ausstößt, ist dies ominös). — Ein Unglück verheißt seine Begattung und Niederkunft innerhalb der Dorfgrenzen (Viṣṇudharmott. in Adbh. 590: grāme vrajati nāgaś cen maithunam deśahā bhavet | Kaṭhaśruti in Adbh. 725: . . . hastinī nagare prasūyate . . .; AP 72. 2. 7); seine geschlechtliche Vermischung mit anderen Tieren: AP 70 b. 11. 4; seine (daraus resultierende) abnorme Geburtsform (Kaṭhaśruti in Adbh. 724: gaja-turagāḥ śīryante vikṛtarūpā jāyante ca); vor allem sein unter gewissen Umständen verhängnisvolles Brüllen, über das Adbh. 591—3 ausführlich handelt; cf. Mahābh. Udyogaparvaṇi bhīṣmābhiṣeke bhīṣma-vadha-nimittam in Adbh. 710: gaja-bṛṃhita-niḥsvanāḥ | aśaniś ca sarva-yodhānāṃ pātayanto manāṃsy uta||.

Ferner ist seine Niedergeschlagenheit ominös (Brhaspati in Adbh. 592): balibhug-niḥsvana-sadṛśaṃ yadi brṃhati vinamitānano hastī | mriyate tadā'sya yātā māsasyānte

caturthasya ||

Er vergießt Tränen (Mahābh. in Adbh. 591):

aśrūņi mumucur nāgā vepathuś cā'bhavad bhṛśam |

Weint mit erhobenem Rüssel: AP 70 c. 32. 31. Läßt Blut mit seinem Rüssel austreten: AP 70 c. 32. 13.

Sein (Stoß-) Zahn bricht ab (Mayūracitra in Adbh. 707):

hastino bhidyate danto hastinī caiva mādyati | gavām śṛṅgāṇi bhidyante hastī mādyaty akālataḥ ||

cf. AP 64. 6. 7: dantabhangāḥ....nara-vāraṇa-vajinām | Kaṭhaśruti in Adbh. 725: hasti-dantā bhidyante ||

Er riecht nach Fett oder Blut: AP 64. 6. 1.

Bisweilen wendet er sich (als Kriegselefant) dem feindlichen Heere zu: Agnipur. 232. 35.

Die Hürde, in der er sich befindet, wankt, leuchtet, fällt, erzittert: AP 70. 7. 2.

Alle diese Wahrzeichen sind verhängnisvoll.

## II

- 1. vihitā hitāya sudhiyām 1) | sādhusvapnasya viracanā kācit ||
  duḥsvapnasya nibandham | dhruvam ūrdhvam ato vidhāsyāmi 2) ||
- 1) BC sudhiyā 2) B Sbhidhā°

Die Darstellung des Glück bedeutenden Traumes ist (im vorhergegangenen) zum Heil der Einsichtigen gegeben worden. Eine feste Zusammenfassung des bösen Traumes will ich von nun ab lehren.

Zusammenstellungen über todbringende Träume gibt das Aitareya-Āraṇyaka, übers. von Aufrecht, Ztschr. d. deutsch. morgenländ. Ges. 32. 574; A. Weber, Omina und Portenta § 4 (S. 322 Anm. 1; cf. ders. Ind. Stud. 1. 264).

- 2. haraṇam praharaṇa ¹) bhūṣaṇa maṇi mauktika kanaka ²)-rūpya ²)-kupyānām ²) ||
  dhana-māna-mlānikaraṃ | dāruṇa ³)-maraṇā ³)-"vahaṃ ³)
  bahuśaḥ ||
- 1) AC° nam 2) AD°-raupyakā-'rthānām 3) AD° nam maranam vaded gamdam (D: gadam)

Der Raub von Waffen, Schmuck, Edelsteinen, Perlen, Gold, Silber oder edlen Metallen, bringt auf mannigfaltige Weise Verlust an Geld und Ehre und schrecklichen Tod.

Waffen: 2.132; Juwelen: 1.95; — Gold: wer Silber, Gold usw. sieht, erlangt Glück: 1.124; das gleiche bedeutet der Genuß gew. Speisen in silbernen oder goldenen Gefäßen: 1.43; Gold winkt dem Träumer bisweilen als Verheißung: 1.26,66,99.

Parāśara in Adbh. 503: maņi-ratnā-"bhāraṇa-... haranam vyādhi-kleśa-bandhu-nāśāya |

Der Verlust des Armbandes, Stirnreifens, Gewandes soll den König davon abhalten, einen Kriegszug zu wagen: AP 68. 4. 3.

3. apahāro haya-vāraṇa-yānā-"sana-sadana-nivasanādīnāṃ | nṛpa-śaṅkā-'soka-karo | bandhuvirodhā-'rthahāni-karaḥ |

Der Verlust von Pferden, Elefanten, Wagen, Sitzen, Sesseln, Gewändern usw. bringt Furcht und Kummer um des Fürsten willen. Feindschaft mit den Verwandten und Vermögensverlust.

D¹: svapnāmta āpalyā ghodyācā, gajācā, rathādi yānācā, gṛhācā. śayanācā, annācā, vastrācā, koṇī apahāra kelā . . . . Der Text des Komm. weicht also von D ab.

Pferd: 1.150; — Elefant: ibid.; — Wagen, Sitze und Sessel: 1.74; — Gewänder: 1.93; — die Verse 2.3—6 beschreiben diejenigen Träume, die der nächsten Familie Unheil bringen. —

Der Verlust des Gewandes ist ominös: AP 68. 4. 3; desgl. (ibid.) die Niedermetzlung eines Pferdes und Elefanten.

Nach AP 68. 2. 33°—34 b würde der Untergang von Lager, Sitz, Gefährt, Haus, Dorf und Stadt im Traume Zunahme bedeuten. Doch ist der Text sicherlich unrichtig.

4. nija-bhāryāyā haraņe | vasunāśaḥ paribhave ca saṃ-kleśaḥ || gotra-strīṇāṃ tu¹) nṛṇāṃ | jāyetāṃ bandhu-vadha-bandhau ||

1) AD ca

Beim Raube der eigenen Gattin erfolgt Güterverlust; bei deren Kränkung Leiden; Tod aber bzw. Gefangenschaft der Verwandten dürfte die Männer (beim Raube bzw. der Kränkung) der Frauen aus edler Familie treffen.

Der stark ausgeprägte, indische Familiensinn zeigt sich auch im Traumaberglauben (cf. 2. 6). Zu solchen Versen kommen manche Einzelheiten: Abtreibung der Leibesfrucht (2. 154) und Incest, an der eigenen Mutter begangen (2. 24) haben furchtbare Folgen. Ein "Familienbad", in reinem Wasser genommen, bringt dagegen Glück (1. 82), desgleichen ein Geschlechtswechsel des Mädchens oder Jünglings (1. 51). ja selbst der Streit mit Weibern (1. 42) und der Beischlaf mit verbotenen Frauen (1. 113), der Empfang eines Mädchens überhaupt (1. 122), das Liebesspiel mit schön gekleideten Weibern (ibid.) oder einer weißen Frau, die mit einer Lotusblüte spielt (1. 67). Die Farbe des Gewandes der den Träumer umarmenden Geliebten ist überhaupt von größter Bedeutung: Weiß bedeutet Glück (1. 68), dagegen gelb (2. 64), gelbrot (2. 76), rot (2. 62) und schwarz (2. 63), desgleichen eine schmutzige Tracht (2, 76, 146) den Tod. Unheildämonen weiblicher Art sind (2.41), selbst wenn der Träumer nach ihnen Verlangen hat (2.77), verderblich, nicht minder die Berührung eines Weibes aus unreiner Kaste (2. 159). Dagegen soll nach einem apokryphen Verse die Tötung einer Frau Glück bringen (2.49 b).

Ein heiratslustiger junger Mann kommt seinem Ziele näher, wenn er davon träumt, daß ihm das Geschlechtsglied abgerissen ist (1.28); er bekommt ein Mädchen, wenn er, die Laute in der Hand, mit den körperlichen Anzeichen der Freude erwacht (1.73); ein Mädchen mit Geld, wenn er im Traume von stechenden Insekten gequält wird (1.64), oder wenn er gewisse weibliche Tiere (1.104) oder Zwei-resp. Vierfüßler überhaupt (1.78) sieht. Mädchen mit Geld winken öfter als Verheißung (1.64, 73, 78). — In den Paralleltexten wird die Brahmanenfrau häufig (z. B. b65 in 2.91; b68 in 1.122) als gleichwertig neben den Brahmanen gestellt. Das Omen gewinnt in gutem resp. schlechtem Sinne an Bedeutung, wenn die Gattin im Familienkreise (c8f.; d10 in 2.91), die Kuh mit ihrem Kalbe (c14; e36 in 2.15), auftritt.

Wen eine göttliche Frau, mit vollem Schmucke angetan, besucht, bekommt eine Geliebte:

b 38: divyā strī sasmita vipra ratna-bhūṣaṇa-bhūṣitā | yasya mandiram āyati sa priyām labhate dhruvam || Zu wem eine göttliche Frau spricht: "sei mein Gatte", der wird König (b 71):

divyā strī yam pravadati mama svāmī bhavān bhava | svapne dṛṣṭvā ca jāgartti sa ca rājā bhaved dhruvam ||

Von Akrūra heißt es c8f., daß er eine schöne Frau samt ihrem Gatten und ihren Söhnen sah, die gekleidet war in ein gelbes Gewand und Edelsteinschmuck zeigte. Sie trug eine flammende Fackel und weißes Getreide in der Hand; ihr Antlitz glich dem Herbstmonde; sie lächelte.

Dagegen bringt eine Witwe, namentlich wenn sie überaus alt ist, den Tod: d5 in 1. 141; d6 in 2. 66; d19 in 2. 7; e9 in 2. 63 und oft; vgl. aber in 1. 122; denn das Weib hat im indischen Kulturleben nur insofern eine Stelle, als es Mutter eines Sohnes ist: kṛpaṇaṃ ha duhitā (Ait. Brāhm. 7. 17); yā vā aputrā patnī sā nirṛtigṛhītā (Śat. Brāhm. 5. 3. 1. 13) Häufig werden den Priestern als Opfergaben Geschenke in Gestalt einer Kuh mit Kalb, oft von bestimmter Farbe, einer Stute mit Füllen (Śat. Brāhm. 12. 7. 2. 21) dargebracht.

Eine schwangere Frau bringt Unglück: w 4.

i 70 in 1. 125 (wenn der Text richtig): wer einen Sohn sieht, der einen guten Wandel führt, wird König; — jedenfalls bedeuten Kinder (Jünglinge, junge Mädchen) immer Glück, Greise Unglück. In dem Glück verheißenden Traume der Trijatā (Agnipur. in Adbh. 500 f.) erscheint Rāma in Jünglingsgestalt. Eine solche (kaumārarūpam) gehört zu den guten Träumen: m 26.

Im indischen Aberglauben gehört das fruchtbare Weib, noch mehr das nicht geschlechtsreife Mädchen, zu den guten Wahrzeichen. Ominös ist dagegen jede physiologisch oder psychologisch entartete Frau, namentlich also eine Unfruchtbare, Gebärerin von Zwillingen, von abnormen Geburten usw.; ferner eine zanksüchtige. Nach allgemeinem Glauben gilt eine menstruierte Frau und eine Wöchnerin 1 als unrein, weil mit Blut besudelt (cf. unten 2. 159; deshalb ist es sogar ver-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nach Ind. Ant. 1. 215 galt bei den Parsen in Guzarat im 8. Jahrh. n. Chr. eine Wöchnerin als unrein. Sie durfte keine Speisen kochen, nicht baden usw. Auch war es ihr verboten, Gebete zu sprechen.

boten, von den Speisen einer Wöchnerin zu genießen; Chambers 328 Bl. 89 gibt: sūtaka-mṛtakā-'nna-bhakṣaṇa-prāyaścittāni). — Verhängnisvoll sind bei Mensch und Tier: Geburten in der Überzahl, Mangel an Geburten und Monstrositäten (Kathaśruti in Adbh. 727): striyo gāvo Stiprasūtā aprasūtā viparītaprasavā vā bhavanti . .: — nach AP 69. 5. 1 f. erfordert es Sühne, wenn eine Frau unfruchtbar ist, Totgeburten ausstößt, den Männern (körperlich) Mißbehagen erregt, wenn sie Mädchen gebiert, nur einmal gebiert, nicht konzipiert, nach Ablauf der normalen Schwangerschaftsperiode trotz vorhandener Fötusbewegungen nicht gebären kann, oder Vielgeburten ausstößt; cf. Brh. 5. 24. Ominös sind Fehlgeburten: AP 64. 8. 7 (garbhāh sravanti nārīnām, cf. garbhasrāva und garbhāsrāva 1 Petersb. Wb.): ferner nach Agnipur, 263, 22 Frauen, die zur unrechten Zeit (d. h. zu früh) oder zu spät (statt kālato vā'prajās tathā lies mit AP 70 b. 10. 2: kālātītāh prajās tathā) oder abnorme Wesen, resp. Zwillinge gebären. Über Zwillingsgeburten s. unten 2. 52. Unfruchtbarkeit wird als Folge eines dem Agni zugeschriebenen Erdbebens angesehen (Mayūracitra in Adbh. 393). Sie gilt auch dann als ominös, wenn sie sich bei Frauen einstellt, die bereits geboren haben (Mayūracitra in Adbh. 702). - Besonders gefürchtet ist aber die Geburt von Tieren oder tierähnlichen Geschöpfen durch menschliche Weiber, z. B. die von Mauleseln, Stieren, Kamelen, Pferden, Hunden, Schweinen, Eseln, oder gespenstischen Wesen wie den Rāksasa oder Piśāca, (wobei an den von den Zwergen untergeschobenen Wechselbalg des deutschen Märchens und die Früchte der Teufelsbuhlschaften bei den Brockenfahrten der Hexen erinnert sei): AP 71. 7. 5; von Vierfüßlern, Vögeln oder Schlangen: AP 70 b. 12. 3; von Affen-, Kamel-, Elefanten-, Rinder-ähnlichen (AP 69. 3. 3) oder Esel- resp. Kamel-köpfigen (AP 70 c. 32. 26) Ungeheuern. Jeder "Wechsel des Mutterleibes" ist bedrohlich: AP 71. 7. 1. - Häufig geschieht des ominösen Zwistes,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die ätreyī von Sat. Brāhm. 1. 4. 5. 13 gehört hierher, wenn wir mit Sāy. annehmen, daß sie als Weib zu fassen ist, aus dessen vulva nach Abort noch Blut fließt. R. V. 5. 78. 7—9 enthält einen Zauberspruch gegen Fehlgeburt, den Kāty. 25. 10. 5 in einem besonderen Falle anwendet; s. Hillebrandt, Ritualliteratur 17.

der Schlägerei zwischen Frauen, Erwähnung. Zwist vernichtet ein Haus ohnehin (Kauś. 97. 1). Schlägerei zwischen Frauen: AP 67. 1. 3; Matsyapur. 236. 4; Matsyapur. und Viṣṇudharmott. in Adbh. 471; wenn eine Frau die andere, ein Kind das andere schlägt, bedeutet dies Unglück: Matsyapur. un Adbh. 484; wenn Frauen sich gegenseitig unbarmherzig schlagen, so bedeutet es, falls es vor einem Kriegszug im feindlichen Heere geschieht, für dasselbe Unheil: Yogayātrā 3. 10; cf. hierzu unten 2. 147; die niedergeschlagene Stimmung, die Träne, von Frauen deutet, ähnlich der von Tieren 1, auf ein nahes Verhängnis: AP 70 c. 32. 31.

- 5. jāyeta yasya haraṇaṃ | nija-śayano-'pānahāṃ punaḥ svapne || tasya 1) mriyate dayitā | nibidā svaśarīra-pīdā'pi ||
- 1) ADo sya ca

Wem im Traume das eigene Lager oder die eigenen Schuhe geraubt werden, dem stirbt seine Gattin und ihm selbst sind körperliche Qualen sicher.

Schuhe bedeuten eine Reise: 1. 59; wem das Lager oder die Schuhe zerbrechen, verliert seine Gattin: 2. 14; der Stand des Schuhmachers ist verachtet: 2. 108; — das Lager: 1. 74.

Wer Schuhe oder ein Fußgestell sieht, bekommt eine Wunde: e 19:

rudanty aśru-mukhā gāvaḥ

Tränen bei Pferden s. oben 1.150; Elefanten: s. Channavasavapur. Kap. 35 in J. R. As. Soc. Bombay br. vol. 8 Nr. 24 S. 165: Vor dem Kampfe des Manmatha mit Śiva erfuhr der erstere böse Omina: die königlichen Elefanten strauchelten und fielen nieder. . . . Tränen kamen in die Augen der Pferde und Elefanten und die Pferde an Manmatha's Wagen brachen los, schüttelten ihr Joch ab und liefen weg. Der Oberkommandeur gab daraufhin dem Manmatha den Rat zum Rückzug.

¹ Kühe weinen Tränen (Varāhasaṃhitā in Adbh. 645): gāvo dīnāḥ pārthivasyā 'śivāya | pādair bhūmiṃ kuṭṭayantyaś ca rogān | mṛtyuṃ kurvanty aśrupūrṇā-''yatā-'kṣyaḥ |

Bhāgavate kṛṣṇotkrānti-nimittam:

pādukā-phalakam raktam puṣpamālyam bhayānakam | māṣam masūram mudgam vā dṛṣṭvā sadyo vraṇam labhet ||

v. l.: pādukām.

Nach v 14 bedeutet der Verlust der beiden Schuhe Verderben.

- 6. kara-caraṇānāṃ chede | mātāpitror dhruvaṃ vadho bhavati || anyā-'ngā-'vayavānāṃ | punar ātmaja 1)-sajjana-vināśah ||
- 1) B ātmā-

Beim Abschneiden der Hände bzw. Füße erfolgt sicherlich Ermordung der Eltern; beim (Abschneiden) anderer Körperteile hingegen Verlust von Kindern und edlen Leuten.

Cf. 2. 141.

Der Anblick von Eltern oder heiligen Männern (1.83), von Freunden, Verwandten und Frommen (1.93), das Baden mit Frau und Verwandten (1.82) bedeutet gutes; — Verlust oder Unheil, das die Gattin trifft (2.4), Tadel von seiten der Eltern oder des Lehrers (2.91) oder der Anruf durch diese (2.86) aber Unglück (cf. 2.5); — es ist dem obigen Vers gegenüber zu erwähnen, daß nach 1.27 = 1.49 das Abschneiden des eigenen Hauptes, und nach 1.28 das des männlichen resp. weiblichen Geschlechtsgliedes Glück bringt; cf. 2.7.

Beim Abfallen der Füße und der Haut erfolgt der Tod: v 14.

Verlust der eigenen Glieder bringt Untergang: h 10. AP 68. 2. 10 f. (lies karnachede) berichtet aber: Beim Abschneiden der Ohren empfängt man äußeren Schmuck und Wissen, bei dem der Hände einen Sohn, bei dem des Armes Geld, beim Spalten der Brust 1000 Goldstücke, desgl. bei dem der Füße.

7. dantānām vinipato | nāsā-śruti-kartanam ca¹) bhavati yasya || ākṛṣtir²) dṛṣter³) api⁴) | hastagatas tasya yasunāśaḥ|| 1) fehlt bei B 2) A ākṛtir 3) B vṛṣṭer 2)3) D dṛster āhṛtir 4) D api vā

Wenn jemandem die Zähne ausfallen, ihm Nase und Ohren abgeschnitten werden, oder ein Auge ausgerissen wird, so ist ihm Vermögensverlust gewiß.

Cf. 2. 6, 9, 141.

a 18 = f 18: keśā yasyā 'vakīryante dantā vāpi patanti ca | dhana-nāśo bhavet tasya pīḍayā vādhyate naraḥ ||

Ausfallen der Zähne Śaun. Kār. Bl. 73a (es ist ominös) dantānām patanam vāpi keśānām patanam tathā ||

- e 3: dantā yasya vipīdyante visrņatas ca pasyati | dhanahānir bhavet tasya pīdā cāpi sarīrajā ||
- cf. e 30: yeṣām dantāś ca bhagnāś ca keśāś cāpi patanti ca | dhanahānir bhavet teṣām pīḍā vā tac-charīrajā ||

i 25 (= a 18 = n 19 = o 21 = q 44):

keśā yasya (a:syā) viśīryante (a: vakīryante) dantā yasya patanti ca |

dhananāśo bhavet tasya pīdā vātha śarīriņā || (a: pīdayā vādhyate naraḥ)

Abgeschnittene Nase: d6 in 2.66; nach d19 salbt eine Witwe mit abg. N., die dem Śūdra-Stande angehört und nackt ist, den Kaṃsa mit Öl; cf. d6 in 2.66; cf. e6:

nagnām kṛṣṇām chinnanāsām śūdrasya vidhavām tathā | kapardakam tālaphalam dṛṣṭvā śokam avāpnuyāt ||

Herabfallen der Augen, Zunge, Zähne, Arme: Varāh. in Adbh. 504.

Verlust der Zähne, des Armes und des Kopfes (Text falsch): AP 68. 2. 51; Ausbrechen der Zähne ist ominös: AP 64. 6. 7. Das Ausfallen oder der Verlust der Zähne und Augen bedeutet den Tod: v 15 f., cf. k 11.

Verlust der Augen ominös: p11; ferner (k10): praņāsam dīpacaksusoh.

Abgeschnittener (oder gespaltener) Kopf: d 26 in 1. 27.

8. kartanam akhila-nakhānām | kūrca-kacānām uras-taṭī-lomnām || svapne yasya sa niyatam | kṛchram atulam ¹) sadā "pnoti ||

1) B atucham

Wenn in jemandes Traume das Abschneiden aller Nägel, der Bart- und Haupthaare, der Haare der Brustfläche stattfindet, erlangt (der Träumer) sicherlich unvergleichliches Elend.

Cf. 2. 7. 141.

Das Ausfallen der Haare würde nach g 4, wenn der Text richtig ist, Glück bedeuten; dagegen bringt der Verlust der Haupt-, Barthaare und Nägel Schmerz: AP 68. 2. 38.

9. paritaḥ ¹) patanaṃ ¹) paśyati | śirasaḥ kūrcasya yaḥ ²) śarīrasya ²) || ādhi-vvādhi-parīto | na cirena sa yāti pañcatyam ||

1) BC vapanam paritah

2) A yacharīº D yah charīº

Wer da sieht, wie das Haar vom Kopfe oder Barte des (eigenen) Körpers ringsherum abfällt, geht, von seelischen oder körperlichen Leiden gepackt, alsbald in den Tod ein.

Cf. 2. 7, 141.

10. valkala-vallī-rajjubhir | ahikañcuka-sūtra-tantubhiḥ svapne ||

yo vapuşah pariveşam | kurute tasyā'pi maranam syāt ||

Wer mit Bast, Schlingpflanzen oder Stricken, mit Schlangenhaut, Fäden oder Geweben im Traume seinen Körper umschlingt, stirbt ebenfalls.

D1: sūtra-tantubhiḥ = sutāce tamtūnīm.

Wer dagegen (von anderen) gefesselt erscheint, hat Glück: 1. 61; Bast: 2. 117; Strick: 2. 136; Faden: 2. 49; Schlingpflanzen: 1. 117; Schlange: 2. 78.

Wer in ein Geflecht von Rohr, Schlingpflanzen (?), Gras, oder Dornen verstrickt wird, stirbt (Caraka in Adbh. 509):

vamśa-vetra-latā-yāta (?)-tṛṇa-kaṇṭaka-saṃkaṭe | saṃgṛhyate . . .

11. gṛhagodhikā-bhujaṅgāḥ¹) | śatapadikāḥ²) kīṭakāḥ³) sphuṭaṃ yasya || praviśanti karṇa-randhraṃ⁴) | sa vinaśyati karṇa-rogeṇa ||

1) ADo ngā

2) AD sitapadikā

3) A<sup>0</sup> kā

4) B karnamadhye

Wem (im Traume) Hauseidechsen, Schlangen, Hundertfüße oder Würmer in das Ohrloch hineinkriechen, der stirbt an Ohrenkrankheit.

D1: śatapadika = goma, Mol.: a sort of centiped.

Bedeutung von Schlangen überhaupt: 2. 78; von Würmern: der Stich geflügelter Insekten bedeutet Ehe: 1. 64; der Biß vieler dieser Tiere Geld: 1. 81; Ameisen und Ameisenhaufen aber stets Unglück: 2. 36; desgl. Insekten und niedrige Lebewesen der verschiedensten Art: 2. 23.

Biß von Insekten: b16 zu 1. 27; Eidechse: i61 in 2. 89. Die Eidechse spielt im Aberglauben eine gewisse Rolle. An der Pforte eines Heiligtums gesehen, bedeutet sie für den Beobachter den Tod (Quelle in Adbh. 534): yadā tu pītā-ruņakrsna-varnam brahmadvāre krkalāsam prapasvet | tadā sa vai taccharīram jahāti |. Fällt sie aber jemandem auf den Kopf. so bringt sie Glück 1 (Vāsantarāja in Adbh. 534): pataty akasmāt tu sa yasya mūrdhni sivāya tasyā 'dbhuta-sāntir uktā |. Es bedeutet Regen, wenn die Eidechsen auf die Spitzen der Bäume hinaufsteigen (Brh. 28. 8 nach Adbh. 740): taru-sikharo-'pagatāh krkalāsā gagana-tala-sthita-vṛṣṭinipātāh | Für das heutige Indien gilt nach Ind. Ant. 5. 21 folgendes: The little familiar house-lizard (bălli) that runs up walls often utters a chirping cry; this proceeding from the east wall of a house is very lucky, but from any of the other three walls extremely bad, and sufficient to break off any enterprise.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Von manchen Tieren wird gesagt, daß sie Glück oder Unglück bringen, wenn sie dem Menschen auf den Kopf fallen; dies gilt z.B., wenn saratho mürdhni patati (Ms. Brit. Mus. 155 G. Bl. 1a). Unter saratha ist nach Molesworth, Marāthi-Dictionary, das Chamelion zu verstehen; ebenso nach J. D. Bate, Hindi-Dictionary; cf. oben S. 89 das Zitat der Kathaśruti.

12. rajanīkara-dinakarayor | maṇḍala-bhedo-'parāga-vinipātān ||

yo vīksate sa kāmksati | pañcatvam pañcarātrena ||

Wer da sieht, wie die Scheiben von Sonne und Mond verletzt werden, sich verfärben oder herabfallen, hat in fünf Tagen den Tod zu erwarten.

Der Anblick von Himmelskörpern aller Arten bringt Glück, falls diese Körper nicht herabgefallen sind: 1. 89; anderenfalls aber Krankheit: 2. 13; wenn man einen Tag ohne Sonne oder eine Nacht ohne Mond und Sterne (2. 96) sieht, so geht man alsbald zugrunde. Wer dagegen Sonne und Mond mit vollen Scheiben neu aufgegangen (1. 101), die Milchstraße und den Regenbogen (1. 137) sieht, erlangt Glück; das höchste Erdenglück wird dem zuteil, der Sonne und Mond im Traume verschlingt: 1. 31. — Die Gottheit des Tages läßt gute Träume in Erfüllung gehen (1. 17 f.) und vernichtet den bösen Traum (1. 22); die der Nacht ist das Bild der Schönheit (1. 71). Wenn ein Dämon den Mond verfolgt, bedeutet dies großes Unglück: 2. 55.

Kamsa sieht in einem bösen Traume, wie Sonne und Mond zur gleichen Zeit am Himmel von Rähu verschlungen werden: d 23; nach v 8 bringt der Anblick der Verfinsterung von Sonne und Mond Augenkrankheit, der des Herabfallens beider Zugrundegehen der Gegend; das Herabfallen von Sonne und Mond bringt Unglück: h 6; bringt Gefahr für den Fürsten: AP 68. 2.37.

Verhängnisvoll ist es, wenn Sonne oder Mond ihren Glanz verlieren: q 39.

Als ominöse Erscheinung nennt f 33 die F at a morgana. Abnorme Erscheinungen bei Sonne und Mond werden, wie überall, so auch in Indien als ominös betrachtet. Rähu, welcher mit Svarbhänu identisch ist (2. 55), verfolgt als Dämon Mond und Sonne und verschlingt sie zeitweilig. So kommen die zunächst als Naturwunder angesehenen, später als Notwendigkeiten halb erkannten (Brh. 5, 1 ff.) Verfinsterungen zustande. Darstellungen derselben im Veda sind äußerst selten, um so häufiger finden sie sich in der späteren Literatur. AP 53 bringt als Bericht über den "Wandel des Rähu" eine

ausführliche Schilderung der einer Eklipse vorausgehenden Wahrzeichen (1. 3 ff.), und beschreibt alsdann die am Morgen (2.3-4) am Mittag (2.5) und Abend (3.1) eintretenden Verfinsterungen. Bisweilen geht die Sonne verfinstert auf (3. 2f.. cf. oben 1, 101 als Gegensatz dazu), verbirgt ihr ganzes Licht oder verbirgt es lange (3.4). Verschiedene Modifikationen (4. 1-2) Farben (4. 3-5; 5. 1-3; 6. 1) und Grade der Eklipse werden erwähnt. Über deren Häufigkeit haben die älteren Texte, so auch AP, noch ganz kindliche Ansichten (3. 5; 4.6-7). Die jüngeren verwenden Verfinsterungen als Omina für eine unglückliche Schlacht usw., so das Mahäbhārata; s. Pet. Wb. unter rahu. Jedenfalls bedeuten sie Unglück und machen eine Entsühnung notwendig (Kauś. 99): atha yatrai" tad āditvam tamo grhnāti tatra juhuyāt. Nach AP 67. 6. 1 erfolgt ein Unglück, wenn Rahu Sonne und Mond verschlingt, oder wenn die Sonne ihren Schein verliert und die Weltgegenden sich in blutige Röte tauchen (Adbh. 700 zitiert Bhīsmaparvani kuruksavanimittam, vgl. Skandapurāne varāhaparājayanimittam (Adbh. 711): bhāskaraś cā'prabho Sbhavat; — Lingapurāne daksaparābhavanimittam (Adbh. 712): nai "va dipyati bhaskarah | (cf. AP 64. 3. 8). Das Omen gewinnt an Gefährlichkeit, wenn die Sonne, statt mit voller Scheibe und der Farbe von Schmelzbutter aufzugehen (Adbh. 10: ravir mahān parimandalah kuksimān vipulo ghrta-mandanibhah ksema-"rogya-karah suvarna-rajata-padmaprabho vimalah snigdho jagaddhitaya, so auch im Traumaberglauben s. o. 1. 101), verfinstert erscheint oder andere abnorme Phänomene zeigt: Atharvanādbhute in Adbh. 24:

sūryasyo 'dayakāle tu vikṛtir yatra dṛśyate | maṇḍale tat-samīpe vā raśmīnām vā viparyayaḥ || vikāras tu yadā teṣāṃ sūryaḥ pūjyo Stha devatāḥ |

Vrddhagarga in Adbh. 23:

(yadi sūryaḥ) uccair udayate rūkṣo viraśmis tu prakāśate | . . . . . . mahābhayakaraḥ smṛtaḥ ||

ibid. in Adbh. 16:

udaye nilavarno 5rko mrtyu-roga-karo bhavet | durbhikṣam kṛṣṇa-kapilah kṛṣṇādīnām ca vardhanah ||

Cf. AP 70 c. 32. 4; Adbh. 19 zitiert Mausalaparvani vṛṣṇivaṃśakṣayanimittam: udayā-'stamaye . . . . divākaraḥ vyadṛṣyatā 'sakṛt puṃbhiḥ kabandhaiḥ parivāritaḥ | , und angeblich ebenfalls dem Mahābh. angehörig:

ādityo rajasā rājan samavachanna-maṇḍalaḥ | viraśmir udaye nityaṃ kabandhaiḥ samadṛśyata ||

Ähnliche, die Sonne umschwärmende, nur aus einem Rumpfe bestehende mythische Wesen, von denen Brh. 37 sagt, daß sie tāmasakīlakās, d. h.: "Verfinsternde Pflöcke" hießen und 33 an Zahl seien (cf. AP 52. 3. 4), werden auch bei Garga (nach Adbh. 18) als Söhne Rāhu's und Unheilstifter erwähnt:

kṛṣṇā-"bhāḥ kṛṣṇaparyantāḥ saṃkulāḥ kṛṣṇaraśmayaḥ | rāhuputrās trayastriṃśat kīlakāś cā'tidāruṇāḥ ||

Sie sind offenbar vorzugsweise die Verursacher der partiellen Verfinsterungen. Ihnen nahe steht der parigha, der zwar zunächst als atmosphärische Erscheinung gedeutet wird (Brh. 46. 19: parigha iti megharekhä yā tiryag bhāskaro-'daye 5ste vā; cf. ibid. 46. 22 f. und Utpala zu Brh. 30. 2, der parigha mit "bhāskarasyo'daye 5stamaye vā tiryaksthitā megharekhā" paraphrasiert), und dreifarbig, nämlich mit schwarzem Nacken und blauen resp. roten Enden vorgestellt ist (Bhārgava in Adbh. 362:

nīla-lohita-paryantam kṛṣṇagrīvam savidyutam | trivarṇam parigham dṛṣṭvā . . . . .

ferner Bhargavīye nach Adbh. 700:

trivarņe parighe vāpi trivarņe vā valāhake | udayā-'stamayam kuryād yadi sūryaḥ kadācana || pṛthivyām rājavaṃśyānām mahad bhayam upasthitam|)

aber durch seine Verbindung mit kabandha ("Rumpf") in die mythische Sphäre gerückt und den sonnenverfinsternden Dämonen benachbart wird; s. die Mahābh.-Stellen im Petersb. Wb. unter kabandha und parigha; ferner Adbh. 361 ff.; vgl. Garga nach Adbh. 20:

śva-śṛgālā-'śva-kīlānām tathā dhūma-kabandhayoh | darśanam sūryabimbe ced vināso bhūpates tadā ||

Garga in Adbh. 25 erwähnt die Sonne als Unheilspenderin, wenn sie bei ihrem Auf- und Niedergang die Form eines Rumpfes zeigt: udavāstamave bhānau kabandhasadrse bhavam. Dies ist wohl das Ursprüngliche. Zunächst wurde die Sonne selbst als Rumpf gedacht, dann von "Rümpfen" umschwärmt vorgestellt, endlich diese mit den parigha oder kīla verwechselt, die sie teilweise verschatten. Die zweite Phase stellt z. B. Kathaśruti in Adbh. 728 dar, wenn sie es als ominöses Phänomen bezeichnet, daß an oder in der Sonne ein Rumpf gesehen wird: āditve kabandho drśvate. Solche Vorstellungen sind noch den Comm. geläufig: Utpala zu Brh. 46. 24. Cf. hierzu AP 72. 1. 4f.: nānāvarne bahurūpe śringini cā "ditye kīlavati . . . offenbar sachlich parallel zu der von A. Weber, Omina und Portenta, Abh. d. Berl. Ak. d. W. 1858, phil.-hist. Kl. § 10 gegebenen Stelle des Adbhutabrāhmana: kabandham āditve drśvate, was Sāvana (h. l.) allerdings auf den eigenen Schatten des Beobachters bezieht. also übersetzt: wenn in der Sonne (der eigene Körper als Schatten) in Rumpfform gesehen wird . . . Auch dies ist tatsächlich ein Omen, s. Adbh. 318 unter chavadbhutavarttah; Kālāvalī und Ādipurāna nach ibid. 552-6; Caraka nach ibid. 551; Suśruta 1, 30 f.; vgl. andererseits Kālāvalī in Adbh. 506: yasyā "tmā dṛśyate svapne tan-nāśo vatsarā-'rdhatah. Hierzu wäre dann abermals zu vergleichen: Devala in Adbh. 507: drstvā "tmānam mrtam svapne dvādasāham sa jīvati, was soviel heißen muß wie: wer sich selbst als Leiche sieht. stirbt in 12 Tagen.

Auf partielle Sonnenfinsternisse lassen auch Stellen schließen wie AP 72. 3. 15: yadā candrārkayor madhye kṛṣṇaṃ bhavati maṇḍalam . . .; vgl. Mayūracitra in Adbh. 712, das die kālamaṇḍalakāny arke als Unheil verkündend bezeichnet; Vṛddhagargasaṃhitā in Adbh. 21: . . . . kṛṣṇarekhaḥ . . . ādityaḥ . . . deśavibhramam . . . rājamṛtyuṃ ca sūcayet. In allen diesen Fällen, mag es sich nun um Flecken (maṇḍala) oder Streifen (rekhā) an oder in der Sonne handeln, doch kann man auch an Sonnenflecken oder ähnliche Erscheinungen denken.

Was von der Sonne gesagt war, gilt ebenso vom Monde. Auch seine Eklipse erscheint als Sühne bedürftig: Kauś. 100.1:

atha yatrai "tac candramāsam upaplavati tatra juhuyāt; sie wird überaus häufig (s. Petersb. Wb. u. rāhu und oben) zusammen mit der der Sonne genannt. Nach Brh. 46. 17 verursacht der Mond unendliches Glück, wenn er fleckenlos, kompakt, mit gleichen Hörnern versehen ist..., dagegen, wenn er rauh und blutfarbig erscheint, Hungersgefahr und Meuterei (Brh. 46. 16). Sein Zittern kündet die Nähe Rāhu's an (Par. 53. 1. 3). Diese wie jede andere Abweichung vom Normalzustande bringt großes Unglück (AP 72. 3. 13).

Die spätere Zeit sieht nicht in der Sonnen- oder Mondfinsternis als solcher, sondern in der zur Unzeit eintretenden, d. h.: von modernem Standpunkt aus unmöglichen Eklipse ein Unglück; sie erfolgt zu einer Zeit, in der diese Gestirne nicht durch den Knotenpunkt ihrer Bahn gehen: s. Petersb. Wb. u. parvan. Von Einzelheiten erwähne ich noch die verderbte Stelle Mayūracitra bei Adbh. 712: "candramāś cā'py aparvaņi" (bed. Ungl.) und ebend. in Adbh. 701, welches aparva-rāhu-grahaņe einen saurya caru verlangt.

Die Verletzung der Scheiben von Sonne und Mond (mandalabheda unseres Textes) wird häufig erwähnt. Aus den ältesten, überall benutzten astrologischen Quellen Gargasamhitā und Vrddhagargasamhitā nenne ich: G. in Utpala zu Brh. 46. 24:

khaṇḍo vā kṛṣṇavarṇo vā hrasvaḥ piṅgalako Sthavā | yatrā 'r ko dṛṣyate tatra rājño mṛṭyuṃ vinirdiset || G. in Adbh. 21: khaṇḍaḥ . . .

ādityo drśyate yatra rājño mrtyum vinirdiśet,

Vrddhag. in Adbh. 22: ādityamandalam chinnam . . . yadi . . . | tad rāja-maranam brūyād . . . .

Ders. in Adbh. 21: khaṇḍaḥ . . . . deśavibhramam ā dityo rājamṛtyuṃ ca sūcayet | Garga in Adbh. 522: ekaśṛṅgam aśṛṅgaṃ vā viśīrṇaṃ . . . | pratipady uditaṃ candraṃ yaḥ paśyati sa naśyati || Von anderen Autoren nennen wir Kaṭhaśruti in Adbh. 728: ā ditye chidram dṛśyate . . . .

Hier wie im folgenden wird immer von einem "chidra", einem Loch oder Riß in der Sonne gesprochen.

Mayūracitra in Adbh. 521: candramadhye tu yaś chidram paśyen māsam sa jīvati |

Ebend. in Adbh. 701: āditye chidram ālokya . . . .

kuryāt sauryam carum dvijah |

Nārada in Adbh. 522:

ā ditya-can drayor madhye chidram paśyati yo narah | utpātam īdṛśam dṛṣṭvā māsam ekam sa jīvati |

Brh. 46. 24, unter Varāha zitiert in Adbh. 21:

khandah ... yasmin dese ... ark as tasyā 'bhāvah prāyo rājñah |

Nach Agnipurāņa 263. 31 b bringt Unglück: chidratā śaśi-sūryayoḥ; nach AP 64. 6. 6: candrārkolkā-prabhedāḥ; Śaun. Kār. Bl. 69 a: raśmihīnam ravim paśyed raveś chidram ca bhedanam.

Des Herabfallens von Sonne und Mond (vinipāta unseres Textes) gedenken die Omina-Texte äußerst selten, dafür um so häufiger der Sternschnuppen, Fackeln, Meteore usw., cf. 2. 13.

Was nun das Verhalten des Einzelnen bei Sonnen- und Mondfinsternissen anbelangt, so gibt Dharmasindhu Kap. 31 im Journal of the Royal Asiatic Society Bombay branch 15. 260-9 darüber ausführliche Vorschriften. Ibid. 268 f. wird ein disc-donation-rite von Garga beschrieben, der darin besteht, daß man bei Sonnenfinsternissen eine Sonnenscheibe aus Gold und eine Schlange aus Gold, bei Mond-F. eine Mondscheibe aus Silber und eine Schlange aus Gold (!) herstellt und sie in einen Kessel, der mit flüssiger Butter gefüllt ist, hineinwirft, wobei Gebete gesprochen werden. Dadurch befreit man sich von allem Unheil, das diese Naturerscheinungen sonst bringen würden. Es folgt noch ein Gebet an Rāhu. Geschenke an die Brahmanen usw. Diese Zeremonie ist namentlich auch dann nötig, wenn die Verfinsterung den Geburtsstern oder die Sonnenkonjunktion, unter der man geboren ist, trifft. Hier scheint eine jüngere Fassung von AP 12 vorzuliegen: man soll, um irdische oder himmlische Güter zu erlangen, einen runden Kuchen in ein mit Zuckerwasser und flüssiger Butter gefülltes Gefäß werfen, dieses schließen, ein Goldstück darauflegen und mit roten Blumen verehren. Dazu gehört ein vedischer Spruch. Das gleiche Thema behandelt ausführlich die grahaņa-prasūti-śāntividhi der Śaun. Kār.:

grahaņe candra-sūryasya prasūtir jāyate yadi | vyādhi-pīdā tadā strīņām ādau tu ketu-darśanāt || ittham samjāyate yas tu tasya mṛtyur na saṃśayaḥ | vyādhi-pīdā ca dāridryam śokaś ca kalaho bhavet || śāntim teṣām pravakṣyāmi narāṇām hita-kāmyayā |

Nun folgt die Vorschrift, daß, wenn die Verfinsterung unter dem Naksatra eintritt, unter dem man geboren, die Figur des leitenden Sternes desselben in Gold (? Text liest: suparnena) nachgebildet werden soll. Bei Sonnenfinsternissen soll man die Sonnenscheibe in Gold, bei Mondfinsternissen die Mondscheibe in Silber, ferner ein Bild des Rähu in Blei auf geweihtem Platze mit Kuhdung beschmieren, mit Kleidern schmücken und alle drei Statuen feierlich aufstellen. Sonnenfinsternissen soll man dem Bilde der Sonne rote Getreidekörner, rote Salben, Blumen und Gewänder geben, "denn die Sonne liebt das"; bei Mondfinsternissen müssen die gleichen Gaben weiß sein, "denn so liebt es der Mond". Es folgen Gebete an das bedrohte Gestirn. Das Opferholz soll bei der Sonne aus arka-, beim Monde aus palāśa-Holz, bei der Verehrung des Rāhu aus dūrvā bestehen. In brahmayrksa-Holz soll man dem Herrn des die Zeit der Verfinsterung regierenden Zodiakalbildes (l. bheśāya) die nun folgende Spende ausschütten, die aus flüssiger Butter, Kuchen und Sesam zu bestehen pflegt. Der Opferveranstalter weiht sich sodann durch Besprengung mit vielen Substanzen, verehrt, geläuterten Sinnes, den ācārva (Lehrer, wohl meist Purohita), schenkt ihm die drei Opferstatuen samt Honoraren, speist die Brahmanen usw. - Diese Ritualvorschriften werden auf Bhargava, eine der Hauptautoritäten der AP, zurückgeführt:

anena vidhinā śāntim kuryāt samyag viśeṣataḥ | akāla-mṛtyu-śokam ca vyādhi-pīḍa(m) na cā"pnuyāt || saukhyam saumanasyam nityam saubhāgyam labhate narah |

ittham-grahana-jätänäm sarvä-'rista-vinäsanam || kathitam bhärgavene'dam saunakäya mahätmane | Nach AP 68. 2. 4 bedeutet ein im Traume gesehener Hof um den Mond Glück. Diese "Höfe" spielen in der Omina-Kunde eine sehr große Rolle. Ihnen sind AP 61 und 63 gewidmet, desgl. Brh. 34, dessen Kommentator wichtige Zitate aus Kāsyapa, Garga usw. gibt. Eine Definition des pariveṣa gibt Brh. 34. 1, mit einer Ahnung des naturwissenschaftlich Richtigen 1.

Eine vernünftige Naturbeobachtung hat gelehrt, daß der "Hof" meist Regen bringt; dies gilt von dem der Sonne und des Mondes in gleicher Weise (Brh. 21, 14; 34, 7; AP 65, 2, 3, Quelle in Utpala zu Brh. 22. 7; Vatakanikā in Adbh. 738; Mayuracitra in Adbh. 291 und oft). Deshalb verliert der "Hof" zur Regenzeit seine ominöse Kraft: AP 64. 9. 1; dagegen bedeutet ein zur Zeit der Regenlosigkeit auftretender Hof um Sonne und Mond Verderben: AP 63. 1. 10; cf. 67. 6. 4: Komm. in Adbh. Brāhm. bei A. Weber. Omina und Portenta § 10. Ominös sind: häufig sich wiederholende Naturerscheinungen dieser Art: AP 64. 4. 5, 7. 4; namentlich, wenn sie zu den Zeiten der Dämmerungen auftreten: AP 64. 7. 8; Brh. 3. 34; 34. 9; Garga bei Utpala zu Brh. 34. 8; derer werden 3 angenommen (die Mittagszeit eingeschlossen): AP 63. 2. 2; Garga in Adbh. 291 (die Dämmerung ist besonders ominös, weil den Asura's gehörig: Ait Brāhm. 1. 23); gewisse Farbenerscheinungen zeigen: hier sind die Angaben z. B. von Brh. 34. 2ff., Kāśyapa in Utpala zu Brh. 34, 3; AP 63, 1, 2ff.; 63, 4, 5ff. = Bharg, in Adbh. 287 ziemlich phantastisch und widerspruchsvoll. Sicherlich gilt die düstere und die (imaginäre) Blutfarbe auch hier alsominös: (Brh. 34. 5f., 9; Mayuracitra in Adbh. 291:

raktābhe parivese ca raveh syād bhūpateh kṣayah | candrasya tu camūnām tu samprabhasya'prabhasya ca ||

Die Bhärg. in Adbh. 285 geben AP 63. 1. 5—7 in folgender Fassung: grhītvā bhū-rajaḥ sūkṣmavarṇaṃ pāṃsuṃ niyamya ca | pīḍām ahani yogena marutā maṇḍalīkṛtāt || hitā-'hitā-'rthaṃ lokānāṃ jyotīṃṣy uparuṇaddhi vai | nakṣatra-graha-tārāṇāṃ śaśino dinapasya ca || niviṣṭo bhāva āgantuḥ pariveṣa iti smṛtaḥ |

AP 63. 5. 1 = Bhārg. in Adbh. 288 f.; AP 63. 2. 5; wenngleich der Komm. zu Brh. 28. 6 in Adbh. 739 an rote "Höfe" als Regenbringer denkt) die helle (butter-, honig-, silberähnliche) als heilvoll: Samāsasamhitā bei Utpala zu Brh. 34. 9; Brh. 34. 23; AP 63. 4. 9 ab, 5. 1; (63. 4. 9 ef muß falsch sein).

Verderben bringen die Höfe, wenn sie gewisse Formen zeigen: Samāsasamhitā bei Utpala zu Brh. 34. 9: cāpa-vikāra-sannibhah . . . pariveṣah pāpaphalah, z. B. zwei oder mehr Kreise geben: Brh. 34, 10; Garga in Utpala h. l. = Garga in Adbh. 291; Bhārg. in Adbh. 291 f. = AP 63, 2, 9, 3, 1; mit anderen ominösen Phänomenen kombiniert sind: Brh. 34.8; AP 63. 1. 8 ff.: (9 cd liest Adbh. S. besser: aprakāśād dinapater ā nakṣatrānugāmini); während dieser o minöse Tiere und Vögel schreien: AP 63. 2. 3; oder endlich wenn sie einen oder mehrere Planeten in ihre Kreise ziehen: Samāsasamhitā bei Utpala zu Brh. 34. 9: grahachādī... pariveşah pāpaphalah ...; hier wird zwischen den einzelnen Planeten genau unterschieden: Brh. 34, 12-15; Bharg. in Adbh. 293 = 63. 3. 2 c ff.; die Anordnung ist in beiden Texten ganz verschieden, und zwar folgen in dem Zitat des Adbh. S. unmittelbar aufeinander: AP 63. 3. 2cd, 3. 3ab, 4. 2cd, 4. 3ab, 4. 1cd, 4. 2ab, 4. 3cd, 4. 4ab, 3. 3cd, 3. 4abcd, 3. 5ab, 4. 6ab; cf. 63. 2. 3.

Wenn zwei Planeten oder Sonne und Mond im Inneren eines Hofes stehen, gibt es Kämpfe; bei dreien Hungersnot und Dürre; bei vieren stirbt der König samt Minister und Hauspriester; bei fünfen geht die Welt zugrunde: Brh. 34. 16—18; Kāsyapa in Utpala zu Brh. 34. 18; AP 63. 3. 6ff.; ominös ist es, wenn der parivesa ein Sternbild durchschneidet: AP 63. 2. 3. Die einzelnen Tage des lunaren Halbmonats differenzieren die Bedeutung des "Hofes": Bhārg. in Adbh. 295 — AP 63. 3. 8—4. 1; desgl. die Erscheinung einzelner Stücke des "Hofes". Die Lücken sind für den kriegslustigen Fürsten gewissermaßen Pforten zum Gang in

¹ Der Text lautet: kṛkavāku-vilocano-'pamāḥ pariveṣāḥ . . . vṛṣtidāḥ, wozu der Komm.: kṛkavāku: jalakukkuṭa atilohita ity arthaḥ.

das Feindesland (Bhārg. in Adbh. 296; Text besser als AP 63. 5. 3):

chidrāņy eva trīņi ca syur mahānti vimalāni ca | tair dvāraiḥ pārthivo yāyāt prachannās tu viśaṅkaṭāḥ ||

Komm. dazu: prachannā yā diśas tā viśankaṭā durgrāhyāḥ ||

Nach AP 68. 5. 15 gibt es neun Arten von "Höfen". — Die ältesten Quellen der Mantik scheinen über den pariveṣa ohnehin ungünstiger zu denken: nach Garga in Utpala zu Bṛh. 34. 9 = Garga in Adbh. 291 bedeutet ein bei Tag die Sonne, bei Nacht den Mond umgebender Hof: wenn er sich 24 Stunden hindurch zeigt: den Tod des Königs; eine Woche lang: Untergang alles Lebens; vgl. jedoch Garga bei Utpala zu Bṛh. 34. 11 = Garga in Adbh. 292; Bhārg. in Adbh. 295 (= AP 63. 4. 4f; jedoch mit dem textgeschichtlich interessanten interpretierenden Zusatz:

pṛthak tārā-grahasyai"va nakṣatrāṇām athāpi vā | pariveṣo yadā dṛśyas tadā narapater vadhaḥ || yadi ketū-'dayo na syād anyathā tad bhavet phalam |).

Da auch AP 72. 3. 3 den "Hof" zu den sühnebedürftigen Erscheinungen zu zählen scheint, müssen wir annehmen, daß er im alten Indien stets als ominös galt, falls er eine absonderliche Form zeigte, unter absonderlichen Bedingungen auftrat usw. Das harmlos und zur gewohnten Jahreszeit auftretende Phänomen dagegen wurde, gleichgültig, ob es bei der Sonne oder dem Monde beobachtet wurde, nicht beachtet.

13. nayanā-"mayaḥ") prapāte") | tārā-graha-dīpa-vidyutām sadyaḥ ||

ābharaṇasya yad-aṅgāt | tad-aṅga-rogaḥ sphuṭībhavati $^8$ ) |

1) B <sup>o</sup>yo 2) B nipāte 3) B sphutam bhavati

Augenkrankheit erfolgt sofort beim Herabfallen von Sternen, Planeten, Fackeln und Blitzen; von welchem Gliede Schmuck herabfällt, an diesem Gliede entfaltet sich Erkrankung.

D¹: aśviny-āditāre athavā bhaumādika graha kimvā vidyullatā ākāśāmtūna bhūmīvara paḍalyā kimvā dīpa bhūmīvara paḍalā asem svapnāmta pāhilem tara netraroga hoto.

amgāvarūna kāmhīm alamkāra gaļūna bhūmīvara padalā asem pāhilem tara tyāca amgīm roga hoto.

Der Anblick von Meteoren usw.: 1.89; Juwelen und Schmuck: 1.95.

i 66: tārakāvaj(ra)nirvāṇam ulkā (statt uktā des Ms.)-patanam eva ca

bhūmikampa(s) tu svapnāṃte (Rest fehlt; Text ganz korrupt).

Nach k 10 ist ominös: patanam tarakādīnām.

o 59: tārakā-vajra-nirghoṣam ulkā-patanam eva ca | bhūmikampaṃ ca svapnānte deśa-rāṣṭrasya udvasaḥ ||

q 39: Unglück erfolgt, wenn man im Traume sieht: patantam cā'tha nakṣatram tārākādīms ca vā yadi; ebenso Saun. Kār. Bl. 73a.

Das Herabfallen von Meteoren bedeutet für Kamsa Unglück: d24; ebenso die Erscheinung des dhūmaketu; vgl. e33.

Nach v 15 bedeutet das Herabfallen von Fackeln, Planeten und Mondhäusern Unglück. Paräsara in Adbh. 503: candrā-'rka-nipatanam abhiplavo vā cakṣur-vyāghātāya pārthivo-'padravāya vā |

Das tiefe Grollen einer Wolke und der Blitz (tadit) sind aber nach w13 gute Vorzeichen.

Der bloße Anblick der Gestirne des Himmels ist ein gutes Omen:

graha-nakṣatra-tārāṇāṃ candra-maṇḍala-darśanam (iṣṭaṃ)

Das Abfallen von Schmuck bedeutet Unglück: Parāśara in Adbh. 503: maṇi-ratnā-"bharaṇa-patanaṃ chedanāya.

Die Omina-Kunde steht auf dem Standpunkte, daß sie das Herabfallen von Blitzen, Meteoren und Sternen in der Regel nur dann als böses Wahrzeichen betrachtet, wenn dies den Naturgesetzen zuwiderzulaufen scheint, d. h. wenn die Blitze oder Himmelskörper am Tage statt in der Nacht herabfallen, wenn sie zu unrichtiger Jahreszeit gesehen werden, oder auf menschliche Bauwerke, geheiligte Naturgegenstände usw. sich stürzen, resp. andere Gestirne berühren oder verfinstern.

Kauś. 128. 1 sagt ganz im allgemeinen: atha yatrai "tan

nakṣatrāṇi patāpatānī' va bhavanti, tatra juhuyāt; nach AP 50. 9. 3 ist ein böses Omen: nakṣatrapātasyo'tpattiḥ...

Es handelt sich dabei wahrscheinlich auch um die Fixsterne, soweit sie am deutlichsten sichtbar sind, und um die Sterne der Mondstationen. Nach Saun. Kär. Bl. 69a ist verhängnisvoll: nakṣatra-candra-sūryāṇāṃ maho-'lkā-pātanaṃ tathā |

Seltener wird das Fallen der tārās, der Fixsterne im allg., ominös genannt; immerhin erwähnt es schon Vrddhagarga in Adbh. 176 als Symptom für das Aufgehen gewisser, unheilbringender Planeten (dhūmaketu):

sadhūmā dāruņākārā jvalad-aṅgāra-saprabhāḥ | tārāḥ patanti gaganān nirghāto-'lkā diśo daśa || und die alte Quelle bei Adbh. 732: atha yadā'sya tārāvarṣāṇi co'lkāh patanti dhūmāyante...

Daß irgendwo vom Sturze eines graha (Planeten) die Rede wäre, ist mir nicht bekannt, da (Bhīṣmaparvaṇi kuru-pāṇḍava-sainya-kṣaya-nimittam) in Adbh. 700: pradīpyamānāḥ saṃpetur divi sapta mahāgrahāḥ nach der Glosse auf den großen Bären geht.

Unter dīpa ("Fackel") muß etwa eine ulkā verstanden sein, ein unklares Ding, wenn wir die Systematik von Bṛh. 33. 1 ff. annehmen, die sie in die 5 Gruppen: dhiṣṇyā, ulkā, aśani, vidyut und tārā zerlegt. Diese Teilung entspricht völlig AP 58 b. 1. 8 = Bārh. in Adbh. 322:

tārā dhiṣṇyās tatho''lkās ca vidyuto Ssanayas tathā | vikalpāḥ pañcadhā cai''ṣāṃ parasparabalo-'ttarāḥ ||

Dieselbe Quelle nennt in Adbh. 324 Saunaka als Urheber dieser Fünfteilung. tārā s. Pet. Wb. u. tārā 14, ferner Bārh. in Adbh. 322 (= AP 58b. 3. 9ff.):

yas tu śuklena varņena vapuṣā peśalena ca | padma-tantu-nikāśena dhūma-rājī-nibhena vā || ulkā-vikāraḥ so 5py uktas tārakā nāma nāmataḥ |

Garga bei Utpala zu Brh. 33. 1 versteht unter den ulkas die von den Welthütern als Wahrzeichen geschleuderten Geschosse:

svā-'strāṇi saṃsṛjanty eke śubhā-'śubhā-nivedinaḥ | lokapālā mahātmāno lokānāṃ jvalitāni tu || (ebenso Garga in Adbh. 321).

Varahamihira I. c. wiederholt die der späteren Zeit geläufige Vorstellung, daß die ulka der Körper eines Menschen sei. der, nachdem er die Früchte seiner guten Taten im Himmel aufgezehrt, wieder auf die Erde herabfällt 1. Eine ulkā das Wort entspricht unserem Meteor, Himmelsfackel und allen verwandten Erscheinungen, cf. Brh. 33, 8<sup>2</sup> — mag den alten Texten als schlechthin ominös erschienen sein: nach Adbh. Br. bei A. Weber, Omina u. Portenta § 9 bedeutet es Unglück, wenn: "ulkāh patanti nipatanti dhūmāvanti": cf. Adbh. 732. Der Meteorfall ist ein in dem Mahābhārata und den Puränen häufig verwandtes Motiv zur Ankündigung von bevorstehendem Unheil, so Mahābh. Vanaparvani bhīmaparājava-nimittam und Udyogaparvani bhīşmābhiseke bhīsmavadha-nimittam (beide Stellen nach Adbh. 710); Bhāgayatapurāne jagadudvejaka-hiranyāksakasipū-'tpattau nimittam; Skandapurāne varāhaparājaya-nimittam; beide Stellen nach Adbh. 712; Matsyapurāna 233. 7d und häufig; s. Petersb. Wb. u. ulkā. — Mayūracitra in Adbh. 332, cf. AP 58 b. 4. 10 a. spricht von einem mit einem Steinregen gepaarten Massenfall von Meteoren, der namentlich Heerführern verderblich ist:

ulkāvarşo yadi bhavec chilāvarşa-samanvitaḥ | yodhamukhya-sahasrāṇāṃ bhūmiḥ paśyati śoṇitam || cf. Bṛh. 33. 11.

Das Aussehen der ulkā wird öfter beschrieben. Sie ist so lang wie ein Mensch, am Kopfe breit, am Schwanze dünn:

 $<sup>^1</sup>$  Adbh. 321 gibt als Bārh. die Lehre der AP 58 b. 1. 3 ff. in folgender Fassung :

apradhṛṣyāṇi yāni syuḥ śarīrāṇī 'ndriyair dṛdhaiḥ |
kṣamāvanti viśuddhāni satyavrata-ratāni ca ||
tāny etāni prakāśante bhābhir vitimiraṃ nabhaḥ |
samantād valayantī 'ha yasmā daṃśukaraṃ tapaḥ (! wohl tataḥ) ||
tāni bhāgya-kṣayād bhūyaḥ pracyutāni nabhastalāt |
kṣitau salakṣaṇāny eva nipatantī 'ha bhārgava ||
teṣaṃ nipatanaṃ vipra yatra yatre'ha jāyate |
tatra tatrai''va vividhaṃ prajānāṃ jāyate bhayam ||
cf. Bārh, in Adbh. 324:

svargacyutānām patatām lakṣaṇam puṇyakarmaṇām | prakṛtyā pauruṣī yo'lkā . . .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ulkā als Kugelblitz: Bārh. in Adbh. 325: pradhāvanti ca golavat (ulkāh).

Bṛh. 33. 8; cf. AP 58 b 2. 3 c; Bārh. in Adbh. 324: narapramāņā vijneyā ulkā; Adbh. 322: yā cā' vanim abhipatyā "Su puruṣamātram abhijvalet . . .

Sehr häufig wird betont, daß sie Schaden bringt, wenn sie am Tage statt in der Nacht erscheint, so Kauś. 126. 1; AP 64. 4. 4; cf. die in Adbh. 341—6 gegebenen Belege.

Vgl. auch AP 50. 9. 2a: divā hv asmin (sūrve) patatv ulkā . . .; - ferner wenn sie aufplatzt: AP 64. 6. 6; 70 c. 32. 12: Bārhasp, in Adbh. 324: khanda-khandam gatāh kāścid; Mayūracitra ibid. 331: madhve cai" va višīryate; Kāśyapa zu Brh. 33, 10: wenn sie Getöse verursacht: AP 64, 4, 4; Brh. 33, 23, 28; Barh. in Adbh. 239, 325; viel Rauch und Funken gibt: Mayuracitra in Adbh. 331, cf. 345; Brh. 33. 28; Garga in Adbh. 330; Parāśara ibid. 331; Bārh. ibid. 239; bestimmte, phantastisch beschriebene Formen, namentlich die von Waffen und ominösen Tieren, zeigt: Brh. 33. 9. 24-28; āvudhasannibhah: Bārh, in Adbh. 325; cf. ibid. 328; Garga ibid.: śūla-pattiśa-samsthānāh; oder Farben trägt: nämlich rot: Garga in Adbh. 329; Mayūracitra: ibid.; dunkelfarbig, rauh, blutig usw. Brh. 33. 16; oder pechschwarz: atikrsnā: Barh, in Adbh. 328; ihre Bahn abnorm ist: Brh. 33. 25, 28; Barh, in Adbh. 326; resp. sie planlos am Himmel herum. irrt: Barh. aaO.; wenn sie zur Zeit der Morgen- oder Abenddämmerung auftritt: AP 53. 1. 5a; Brh. 33. 16; oder am Mittag erscheint: Bhargavīyam in Adbh. 344f.:

madhyāhne cet pated ulkā jvalantī cā'gnisannibhā | sasainyam saptaratreņa sā hanyān medinīpatim ||

wenn sie auf das eigene Geburtsgestirn: AP 67. 6. 1. Mayūracitra in Adbh. 345; oder auf die Sonne: AP 50. 9. 2a; das Agastya-Gestirn: Brh. 11. 21; einen Planeten: Mayūracitra in Adbh. 702; Brh. 33. 17; Adbh. 334ff.; oder ein nakṣatra: Brh. 33. 17ff.; trifft; wenn sie menschliche Wohnstätten: Brh. 33. 20; Bārh. in Adbh. 340; ein Stadttor (Türriegel): Bārh. in Adbh. 340; Brh. 33. 22; Götterhäuser oder Götterbilder: Brh. 33. 20, 22; cf. Bārh. in Adbh. 340f.; Scheunen und Viehställe: Brh. 33. 21f.; Bārh. in Adbh. 341; oder einen Kirchhofsbaum

Bṛh. 33. 21; Bārh. in Adbh. 340 heimsucht. — Dagegen bedeutet sie nach Bṛh. 33. 15, wenn sie deutlich sichtbar, glänzend, nicht zerstückelt, von oben nach unten herabkommend ist, Gedeihen; schon Garga in Adbh. 332 und Mayūracitra ibid. 333 weiß von der glückbringenden weißen ulkā zu berichten. Immerhin muß diese Idee für sekundär gelten. Auch das weiße Meteor bringt ursprünglich Unglück: Bārhasp. in Adbh. 333; Garga ibid. 334; — glückverheißend ist die ulkā, wenn sie aussieht wie ein Banner, ein Fisch, ein Berg, ein Elefant, ein Lotus, der Mond, ein Pferd, reines Silber, ein Schwan, der Śrī-Baum, Diamant, eine Muschel oder ein Svastika-Zeichen; Bṛh. 33. 10 cf. Bārh. in Adbh. 325:

padma-śańkhe-'ndu-vajrā-'hi-matsya-dhvaja-nibhāḥ śubhāḥ | śrīvṛkṣa-svastikā-''vartta-haṃsa-dviradavat tathā ||

Zu gewissen Zeiten werden Meteorfälle häufig beobachtet. Alsdann gelten sie als nichts Außergewöhnliches und Ominöses; merkwürdigerweise gibt die Quelle in Adbh. 743 den Sommer und die Reifzeit als diese Jahreszeiten an:

tāro-'lkā-pāta-kaluṣam kapilā-'rke-'ndu-maṇḍalam | ..... dṛṣṭvā grīṣme śubham vadet ||

und: kṛṣṇā-'ñjanā-''bham ākāśaṃ tāro-'lkā-pāta-piñjaram |

Auch der Blitz<sup>1</sup> gilt unserem Texte als böses Omen.

tatra śabdena mahatā bhṛśaṃ taṭataṭāyinā | sattva-vitrāsinā 'tyarthaṃ śabdeno 'ddeśa-kāriṇā || jvālāmālā visarpiṇyaḥ prakrtyā 'tyugradarśanāḥ |

vidyuto nipatanty āśu jīvatsu vana-rājiṣu || cf. AP 58 h. 2.2 und Bṛh. 33.5.

Die asani fällt nach Brh. 33. 4 radartig (cakrasamsthänä, Utpala h. l.: cakravad bhramanti), den Erdboden zerreißend, mit großem Getöse auf Menschen, Elefanten, Pferde, wilde Tiere, Steine, Häuser, Bäume und zahme Tiere herab; — der nirghäta gilt nach Garga in Adbh. 307 — Garga bei Utpala zu Brh. 38. 1 (cf. im Komm. zu Brh. 3. 10) als ein durch die Mischung zweier Winde entstandener Körper:

yadā 'ntarikṣe balavān māruto mārutā 'hataḥ |
pataty adhaḥ sa nirghato bhaved anila-saṃbhavaḥ || ; in der Regel
Religionsgeschichtliche Versuche u. Vorarbeiten XI, 4. 13

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zwischen vidyut, aśani und nirghāta bestehen Unterschiede, cf. Bārh. in Adbh. 701 (s. o.): anabhre patate vidyud aśanir vā ghanair vinā. Eine Beschreibung der vidyut finden wir in Bārh. in Adbh. 323:

Er ist es nach der Auguralkunde, wenn er aus heiterem Himmel fällt: Matsyap. 231. 5; AP 70 b. 17. 3 f. = Barh. in Adbh. 376, cf. 309; 70 c. 32. 10, cf. Barh. in Adbh. 701: anabhre patate vidyud asanir va ghanair vinā |; nach Parāśara in Adbh. 523 ist ominös: vidyutām darśanam ameghe caturthe; ähnlich Devala und Mārkandeyapurāna in Adbh. aaO.: - nach Saun. Kar. Bl. 69 a bringen Blitze ohne Wolken und Wolken ohne Blitze Unglück: ameghe vidyutam paśyan na tu meghe ca vidyutam; am Tage leuchtet: Brh. 28. 12; Visnudharm, nach Adbh. 523; wenn er auf menschliche Bauwerke oder Ansiedelungen (Wohnhäuser, Paläste, Hütten. Tempel, Pferde- und Elefantenställe, Stadttore, Tore, Pforten, Mauern, Städte, Dörfer) fällt: Kathasruti in Adbh. 727: vatra veśmani prasade śalayam vrkse nagare gramamadhye Spi va'sanih patati, nirghatah patati; cf. Matsyapurana-Visnudharmottaravoh nach Adbh. 417:

prāsāda-toraņa-dvāra-nṛpaveśma-surālayam | vidyutā vāpi dahyante tatrā'pi nṛpater bhayam ||

wohl verstümmelte Wiedergabe von AP 70 b. 20. 1; Adbh. 346: Mayūracitre:

prāsāde bhavane kṣetre grāmamadhye tathā girau | nirghātaś cā'śaniś caiva patitā yadi karhicit || bhayam tatra vijānīyāc chāntiḥ sādhāraṇī tv iha | ibid.:

prākāre nagaradvāre toraņe rājaveśmani | gaja-śālā-'śva-śālāyām vidyut-prapatane sati || vinaśyanti balā'dhyakṣāḥ prathamā śāntir atra tu |

und viele ähnliche Stellen aus demselben Texte; Nārada in Adbh. 347:

grhe vajram pated yatra tatra doṣam vinirdiśet . . . Nārada in Adbh. 348:

yatra devakule vajram pated gṛdhro Spi vā punaḥ | īśāno bhidyate yatra vajreṇaivā''hataḥ kvacit || gṛāmo-'tsādo bhavet tatra svāmino maraṇaṃ diśet |

wird aber nirghāta mit vidyut oder asani völlig synonym gebraucht. Die Übersetzung im Petersb. Wb. ist danach zu modifizieren.

wenn er Bäume zerschmettert: Kaţhaśruti in Adbh. 727 (s. o.); (— ein vom Blitz getroffener Baum darf nicht zum Opferreibholz benutzt werden: AP 22. 3. 2 —); wenn er aus ungünstiger Himmelsrichtung, in Begleitung ungünstiger Winde, zu unerwarteter Zeit, in gewissen Formen und Farben auttritt: AP 59 (vidyullakṣaṇa) = Bārh. in Adbh. 352; cf. die Auseinandersetzung über den nirghāta: Bārh. in Adbh. 308 (hier wiederholen die Texte alte, volkstümliche Wetterregeln: der Blitz bringt Glück, wenn er von Osten kommt usw.); wenn er bei Sonnenauf- und Untergang erscheint: Mayūracitra in Adbh. 346; wenn er blutrot aussieht: Bṛh. 28. 12; cf. Kāśikā zu Pāṇini 2. 3. 13.

Oft kündigt im Epos ein greller Blitz (nirghāta) ein drohendes Verhängnis an: Adbh. 710 zitiert Mahābh. bhīma-parājayanimittam; Udyogaparvaņi bhīṣmābhiṣeke bhīṣmavadhanimittam; Bhāgavate kṛṣṇotkrāntini.

Dagegen bringen Blitze Glück, wenn sie (s. o.) aus günstiger Himmelsrichtung kommen; cf. die Quelle bei Utpala zu Brh. 22. 5:

yadā tu vidyutaḥ śreṣṭhāḥ śubhā-"śaḥ pratyupasthitāḥ | tadā"pi sarva-sasyānāṃ vṛddhiṃ brūyād vicakṣaṇaḥ ||

Oder, wie es scheint, wenn sie nicht einschlagen: Bārh. in Adbh. 349:

patantyo no'palakṣyante karmaṇā tāś cakasate | kṣitāv aśanayo yatra tatra nā-'bhibhayā(!)-''gamaḥ ||

Cf. oben 1. 89; resp. wenn sie im Frühling erscheinen: s. Matsyap. 229. 14 cd—25; cf. Adbh. 743.

vajrā-'šani-mahīkampa-saṃdhyā-nirghāta-ni(ḥ)svanaḥ | . . . . . . . . . . . . . . śivaya madhu-madhave ||

oder in der Regenzeit sich zeigen:

śakrā-''yudha-parīveṣa-vidyud-ulka-'dhirohaṇam | ..... varṣāsu śubham iṣyate ||

(Im Gegensatz dazu bedeutet es Unglück, wenn sie zur unrechten Zeit gesehen werden (AP 64. 7. 2).

anṛtau cā'pi dṛśyeta ghora-stanita-dīrghata).

Eine Sühnezeremonie bei Blitzschlag geben Śaun. Kār. Bl. 74a, wobei besonders der Vorschriften zu gedenken ist, daß man an der getroffenen Stelle eine knietiefe Grube ausheben, Wasser nehmen, und bestimmte Wasserpflanzen dort hineinsetzen, sodann nach Westen zu das Opfer vollziehen soll. Den vom Blitz heimgesuchten Gegenstand soll man (als ominös) wegschenken:

veśma-chattrā-"di-dagdheṣu vaidyutenā'gninā yadi |
teṣāṃ śāntiṃ pravakṣyāmi śaunako 5haṃ dvijanmanā ||
tasmin deśe jānumātraṃ gartaṃ khātvo'dakaṃ haret |
śīpālam avakāṃ caiva nidhāya svasti vācayet ||
gartasya paścime deśe homaṃ kuryād dvijottamaḥ |
idhmā-"dhānā-"di-paryantaṃ yajña-tantraṃ samāpayet ||
upalepā-"dikaṃ sarvaṃ madhya evā"jyabhāgayoḥ |
ājyāhutīḥ śaṃvatībhir juhuyād agnim agrataḥ ||
sa pratnathā sahase'ti sūktena juhuyād dhaviḥ |
tataḥ sviṣṭakṛtaṃ hutvā homa-śeṣaṃ samāpayet ||
agner uttaratas tiṣṭhet svastyātreyaṃ japet punaḥ |
brāhmaṇān bhojayet paścād yathāśakti ca dakṣiṇā ||
tad agnidagdhaṃ viduṣe pradadyād brāhmaṇāya tu |
praṇidagdheṣu sarveṣu hiraṇyaṃ dakṣiṇā bhavet||.

Nach Paräśara in Adbh. 503 bedeutet Unglück: aśanimegha-nabho-nīhāra-darśanam. Daß der bloße Anblick von Blitz, Wolken und Nebel Unglück bringe oder das gleiche bei Donnerwolken und Wolkennebel der Fall sein könne, ist indes ganz unwahrscheinlich. Der Kompilator hat hier eben zu sehr gekürzt.

Wenn jemand den Brand einer Stadt oder eines Dorfes oder den Brand der Weltgegenden sieht, so geht viererlei zugrunde: das Leben, die Erkenntnis, das Ansehen, die Macht; i 71 (= dem ganz verderbten Śloka o 63):

nagara-grāma-dāham ca diśām dāham tathaiva ca | catvāras tatra našyanti āyur buddhi(r) yašo balam ||

Unter dem "Brande der Weltgegenden" ist ein vorzugsweise um Sonnenuntergang erscheinendes Flammen des Horizonts, wohl lediglich ein tüchtiges Abendrot, zu verstehen; Bärh. in Adbh. 315 = AP 58. 1. 3: sadā 'stamita āditye vahni-jvālā pradṛśyate | diśām dāham tu tam vidyād bhārgavasya vaco yathā ||

Bisweilen, namentlich wenn dieses Phaenomen zur richtigen Zeit auftritt, ist seine Wirkung weniger verhängnisvoll; auch dann freilich bedeutet es noch heftigen Regen und Meuterei im Heere; Bärh. in Adbh. 315 (= AP 58. 1. 11): ptau tu varşam tīvram syāt sainya-vidrava eva vā.

Welche Jahreszeit die für diese Erscheinung "richtige" sei, erfahren wir aus der Matsyapur. 229. 13-25 gegebenen Schilderung derjenigen Omina, die durch ihr Eintreffen zu einer bestimmten Jahreszeit unwirksam werden (cf. das diese Stelle wiederholende Zitat in Adbh. 743, wo es als Barhaspatya-Matsyapurāna-Visnudharmottara-Varāhasamhitāsu befindlich bezeichnet wird), nicht, doch dürfte der Herbst damit gemeint sein, in dem sich die Dämmerung, welche die Farbe des roten Lotus trägt, verbreiten darf (V. 17). Glück bringt der digdaha auch, wenn (Brh. S. 31. 5) der Himmel klar, die Sterne wolkenlos sind, der Wind sich nach rechts dreht und die Erscheinung klar wie Gold ist. Irrelevant ist der im Traume der Choleriker erscheinende digdaha, von furchtbaren Folgen jedenfalls das gleiche, zur unrechten Zeit auftretende Phämonen: AP 67. 4. 3; es wird in der Kathaśruti (s. Adbh. 726 f.) als Feuer- resp. als Windwunder erwähnt. Schon das Śadvimśa-brāhmana 5. 9 kennt es; Mayūracitra in Adbh. 702 f. nennt es ominös, desgl. erwähnt es in dieser Eigenschaft neben dem Hof um Sonne und Mond und der Fata morgana das Matsvapur. 233. 8; hier wie in AP 70c. 32. 29 bedeutet es staatliche Umwälzungen, während es nach Brh. 3. 10 einen tāmasa-kīlaka vorausverkündet und nach Barh, in Adbh. 317 = AP 58, 1.5 Unheil bringt, nach Barh. in Adbh. 316 = AP 58. 1. 12 aber Gefahr durch Räuber für diejenige Weltgegend zeitigt, in der es gerade erscheint. Von anderen Schäden wissen AP 58. 1. 7-10 zu melden (= Bārh. in Adbh. 315, das einige Verse umstellt und Textverderbnisse bringt). Hier wird verschiedener Farben des digdaha gedacht, während Brh. 31. 1 ff., nachdem sie in V. 1f. dasselbe Thema behandelt, die Gruppierung des

Phänomens nach den Himmelsgegenden und Zwischengegenden vornimmt. Und zwar bedeutet es, wenn es kommt: von Osten: Gefahr für: Krieger und Fürsten; SO: Handwerker und Prinzen: S: Vaisvas und gewalttätige Menschen; SW: Boten, wiederverheiratete Witwen und leichte Frauen (pramadah); W: Śūdras und Ackerbauer; NW: Diebe und Pferde: N: Brahmanen; NO: Ketzer und Kaufleute. - Bisweilen greift der digdaha als Omen in das Menschenleben ein. An ihn denkt der Kompilator des Mahābharata, wenn er (Vanaparvani 155.5 nach Adbh. 709) vor dem Sturze des Bhīma sagt: sa-lohitā diśaś cā"san; und das Bhāgavata-Pur, das als kṛṣṇotkrāntinimittam erwähnt: įvalite iva rodasī und (3. 18. 4 nach Adbh. 712) jagad - udvejaka - hiranyāksakasipū - 'tpattau berichtet: diśah saryāh prajajvaluh. — Sühnezeremonien für diese Erscheinung gibt endlich Adbh. 317 nach den Barhaspatyāni.

14. dvāra ¹) - parighasya śayana - preṅkholana ²) - pādukāniketānāṃ || bhañjanam api yaḥ paśyati | tasyā'pi kalatra - nāśaḥ syāt ||

1) B<sup>o</sup> rā- 2) AD prakṣālana

Wer (im Traume) den Türriegel, die Lagerstätte, die Schaukel (A: das Reinigungsmittel), die Schuhe und die Behausung zerbrechen sieht, erleidet sogar den Verlust seiner Gattin.

A¹ D¹: nidrāsthāna, hastapāda-prakṣālana-gṛha va pādu-kāgṛha, yāṃce dvārāṃce (A¹: parigha hmaṇaje) āḍasara (A: aḍasara yāṃceṃ) bhaṃjana jhāle aseṃ (A: jhāleṃ seṃ) sva-pnīṃ pāhilyāsa strī maraṇa pāvela; also ganz merkwürdig: niketānām auf dvāra-parighasya bezogen und besondere Häuser zum Schlafen, Waschen und ein "Schuhhaus" konstruiert.

Verlust des Lagers und der Schuhe bedeutet Unglück: 2.5; das Haus spielt eine große Rolle; Menschen von windigem Temperament pflegen davon zu träumen, daß sie ein Haus im Traume besteigen: 1.14; wer einen Palast (1.95), namentlich ein weißes Wohngebäude (1.84), oder einen Tempel (1.87) ersteigt, sieht (1.65) oder darin verweilt (1.128),

hat Glück, merkwürdigerweise auch, wer sein Haus einstürzen macht oder dessen Tür öffnet (1.58), wer in einem brennenden Gebäude erwacht (1. 80), es von Flammen eingehüllt sieht (1. 74) und ihm weiße Blüten spendet (1. 71). König wird man, wenn man auf seinen Zinnen ein bestimmtes Gericht genießt (1. 43) oder von dort aus nach dem Genuß von Speise den Ozean überschreitet (1. 33), resp., daselbst stehend, das Meer austrinkt (1. 79). Verhängnisvoll dagegen ist der Einsturz eines Palastes (2. 139) oder eines Tempels (2. 140), das Zerbrechen der Behausung (2. 14), deren Heimsuchung durch einen Regen von roten Stoffen (2. 33), und Bienenschwärme (2. 54), endlich der Sturz des Träumers von Hallen oder Tempeln (2. 80) und der Besuch eines Wöchnerinnenhauses (2. 25). — Wenn ein Mann die weiblichen Geschlechtsmerkmale empfängt oder umgekehrt, so winkt ein gemeinschaftlicher Hausstand (1. 51). - Wenn aber ein Brahmane, eine Brahmanin, eine Gottheit oder eine Kuh ein Haus erzürnt verläßt, so bedeutet dies stets Unglück; vgl. oben 2. 4.

Sturz der Tür, des Türriegels, des Lagers usw. bedeutet Verlust der Gattin: AP 68. 2. 52 (Text korrupt).

Nach Parāśara in Adbh. 503 bringt Unglück: svabhavanaharmya-prāsāda-nipatanam abhiniṣkramaṇaṃ vā svagṛhāt; cf. ibid. in 2. 140. Wer ein Haus niederstürzen sieht, erleidet Mißgeschick: e33; cf. 2. 139; h 12; desgl. wer in leere oder zertrümmerte Hallen eintritt (Parāśara in Adbh. 503).

In der Mantik bringt Unglück: devatā-bhedanam bhango hy akāle nṛpamandire (Saun. Kār. Bl. 70a), was wohl heißt: das Spalten von Götterbildern und das Rissigwerden von fürstlichen Palästen.

Auch Hausreinigung ("gṛhasaṃmārjanam") bedeutet Unglück: h 12; s 12; cf. 2. 133. — Nach Varāha in Adbh. 504 bedeutet Schaukeln (so, wenn statt prenkhelitā°: prenkho² zu lesen ist) neben Singen, Spielen, Schmücken, Lachen und Sich-Schütteln Unglück: gīta-krīḍita-bhūṣita-prahasita-prenkholitā "sphoṭitāni".

Nach AP 68. 2. 33 f. würde der Untergang eines Hauses, Dorfes oder einer Stadt Glück bedeuten; doch ist der Tex zweifellos unrichtig. 15. chāga-mṛga-karabha-rāsabha-huḍa-vesara-rohya-kāsarā-"dīnām 1) ||

khuriņām<sup>2</sup>) adhyārohaņa-vīkṣaṇa-ravā nṛṇāṃ na śivāḥ<sup>3</sup>) ||

B rorukā<sup>o</sup>
 B khariņām
 B śivaṃ
 Text ist gegen das Ende des zweiten Pādas falsch.

Das Besteigen, der Anblick und der Schrei von Huftieren, wie Ziegenbock, Gazelle, Kamel, Esel, Steinbock, Maultier, Antilope, des Büffels usw. sind für die Menschen Unglück bedeutend.

D¹: rohi = rohī, Mol.: Slate colored Antelope or Nīlgāy, Antilope picta Pall.; rohya müssen wir in rohi verwandeln oder als mit ihm identisch annehmen; — kāsara, im Sanskrit unbelegt für Büffel = mahisa.

Das Besteigen eines mit Gazellen (2. 85), Kamelen, Eseln (2. 68) und Schafen (2. 85) bespannten Wagens bringt Unheil. Das Rind bedeutet sowohl im allg. (1. 91. 150), wie auch als Reittier (1. 94 cf. 1. 79) und Zugtier (1. 25), namentlich wenn der Zug nach Norden oder Osten geht (1. 56), Glück. Seine Verheißung erfüllt sich (1. 107). Bisweilen ist es ominös (2. 85). — Der Kampf zwischen Tieren: 2. 147.

Büffel und Esel: ihr Besteigen gefährlich: h 5; AP 68, 4, 3.

Esel: sein Anblick gefährlich: e 20 in 2. 19; e 21; d 13 in 2. 17; er entführt den Träumer nach Süden: v 2 f. in 2. 67.

Gazelle: ihr Besteigen bedeutet Krankheit (Bṛhadyātrā in Adbh. 505): hariṇārohe bhramaṇaṃ | mṛtyur na cireṇa sūkarārohe | uṣṭrārohe vyādhiḥ|.

Rind: Wenn eine Kuh samt ihrem Kalbe zornig ein Haus verläßt, verläßt dies auch die Glücksgöttin: e 36; ein weißes Rind bringt Glück: g 9 in 1.84; das Brüllen der Kuh: i 60; ihr Anblick: p 15; der Anblick eines Stieres: AP 68, 2, 62.

Akrūra sieht eine Kuh mit ihrem Kalbe in einem Glück verheißenden Traum: c 15; desgl. einen starken Stier.

Die Rolle, welche das Rind im indischen Traumaberglauben spielt, ist, wie es scheint, viel geringer, als wir es entsprechend der Bedeutung, die es für das indische Volkstum in Vergangenheit und Gegenwart hat, erwarten sollten. Eine Bevölkerung, die sich seit Jahrtausenden zum großen Teil von den Erträgnissen der Herden ernährt, mußte in dem Rinde einen Gegenstand abergläubischer Verehrung erblicken. Unter glücklichen sozialen Verhältnissen ist die Fortpflanzung der Herden eine gute; die Kühe sind reich an Kälbern (AP 57. 4. 4) und geben viel Milch (57. 3. 4). In bösen Zeiten herrscht Milchmangel (57. 1. 4). Vor einer Sonnen- oder Mondfinsternis versiecht die Milch der Kühe völlig (53. 1. 5).

Wenn die Rinderherden beständig eingehen, so wird das Land alsbald von Unheil heimgesucht (71. 13. 4 = Ausan. in Adbh. 642). — Die Kuh gehört zu den acht Glück bringenden Dingen 1. Wenn der König sie sieht, trifft ihn kein Mißgeschick. Er erlangt vielmehr das höchste Glück (4. 1. 23 f.). Nach einem schlechten Traume soll der König deshalb der Kuh (und den anderen, Glück bedeutenden Gegenständen) seine Verehrung bezeigen (68. 3. 4). Die Kuh gehört aber auch zu den zehn großen Gaben (14. 1. 8). Deshalb ist sie als Geschenk für den Lehrer (3. 1. 17) und als Opferlohn für die Brahmanen (z. B. 30 b. 2. 6; 31. 7. 3; 37. 1. 11; desgl. ein Stier: 33. 7. 2) geschätzt. Der Heißhunger nach Kühen ist typisch für das ganze alte Indien.

Der Stier ist ein Glückszeichen für die Nordrichtung: AP 1. 35. 2.

Wer die Kuh nach rechts hin umkreist, wird Glück haben: AP 1. 32. 1.

Die Exkremente des Rindes gelten als wunderkräftig

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die im "Angang" Glück bringenden Dinge faßt m 46 in einer Sragdharā-Strophe zusammen:

go-kanyā-bheri-śaṅkhaṃ dadhi-phala-kusumaṃ pāvakaṃ dīpyamānaṃ | nāgendraṃ gopayuktaṃ nṛpati-gaja-varaṃ pūrṇa-kumbhau dvijau vā | utkṣiptā bhūmikā vā jalacara-yugalaṃ siddham annaṃ śavaṃ vā |

veśyā-strī-madya-māṃsaṃ bhavati ca vacanaṃ maṅgalaṃ prasthitasya || Also: Kuh, Mädchen, Trommel, Muschel, saure Milch, Frucht, Blume, brennendes Feuer, Elefant u. Wächter, Fürst, (Staats-?)Elefant, zwei volle Wasserkrüge, zwei Brahmanen, aufgeworfene Erdschollen, ein Fischpärchen, gekochter Reis, Leichnam, Hure, Frau, berauschendes Getränk, Fleisch und ein glückbedeutendes Wort.

und werden vielfach zu Medizinen benutzt. (Noch gegenwärtig wird bei der Aufnahme eines jungen Parsī in die Parsī-Religion von diesem der Urin eines Bullen getrunken, der Varasīo heißt und bis auf das letzte Haar ganz weiß sein muß: Ind. Ant. 7. 180.)

Kuhtötung gilt als Todsünde (cf. Cow-Killing in India . . . Asiat. Quart. Rev. NS VIII, 193 seq.) Doch ist sie im Opfer erlaubt und bezeugt: J. As. Soc. Bengal vol. 41. 174—196

Als heiliges Tier wird die Kuh heutigen Tages in Tempeln, die eher Rinderställe zu nennen wären, verehrt. Kein Hindu wird es wagen, sie aus einem Felde, dessen Getreide sie niedertritt, zu vertreiben. Im Sterben klammert er sich an den Schwanz des Tieres, um über den Totenfluß setzen zu können. Bevor der Besitzer eines neuen Hauses in dasselbe eintritt, berührt er respektvoll den Schwanz einer Kuh und umkränzt ihr Haupt mit Girlanden (J. R. As. Soc. Bengal vol. 39. 206). In der heißesten Zeit des indischen Jahres, im Monat Vaiśākha, wird sie jeden Morgen verehrt. Die Mutter des Hauses fächelt ihr Kühlung zu, salbt ihre Hufe und Hörner mit Öl und Safran, und gibt ihr zarte Köpfe von Gräsern, Früchten und Vegetabilien. Mit einem Tuche werden ihre Hufe abgewischt. Manche gehen so weit, den Staub vom Hufe der Kühe auf ihren Kopf zu streuen (J. R. As. Soc. Bengal vol. 39, 219). Zur Zeit der Erntebestellung, Ende Mai oder Anfang Juni, spielt der Bulle die Hauptrolle in einem jeden Haushalt. Es wird ein Spiel veranstaltet, bei dem ein Bulle im Vordergrunde steht, und aus der Farbe dieses Tieres auf die Farbe und die Art der Frucht, die im kommenden Jahre gedeihen wird, geschlossen. (J. R. As. Soc. Bombay br. vol. 8, Nr. 24 p. 91).

Eine besondere Beachtung schenkt dem Rinde natürlich der Landmann. Manch alter, rein volkstümlicher Aberglauben, in unseren Texten verborgen, legt dafür Zeugnis ab. Wenn Kühe sich dem Hause zudrängen, gibt es Regen <sup>1</sup>: AP 65. 2. 6; cf. Ms. Brit. Mus. 155 G p 1; Adbh. Brāhm. bei Weber, Omina

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Daß Roß, Rind und Elefant aus Furcht vor Gewittern sich den menschliehen Wohnsitzen zudrängen, sagt schon der Veda: Ait. Brähm. 4. 1 Doch sieht man an dieser Stelle darin kein Omen.

und Portenta § 7; Quelle in Adbh. 731; Viṣṇudharmott. in Adbh. 645; desgl. wenn sie nicht aus dem Gehöft zu gehen wünschen, die Ohren und Hufe heftig bewegen: Brh. 28. 9 cf. Adbh. 740; wenn sie, den Kopf nach oben gerichtet, furchtbar brüllend mit den Beinen stampfen: Parāśara in Adbh. 737; sich baden: Brh. 28. 7 in Adbh. 739; zur Sonne emporsehen: Brh. 28. 8 in Adbh. 740; Ohren, Schwanz oder Maul emporrichten: Quelle in Adbh. 738.

Glück steht bevor, wenn: der Stier Nachts brüllt (Garga in Adbh. 642 = Agnipur. 232. 22).

śivāya svāmino rātrau balīvardo nadan bhavet | utsṛṣṭa-vṛṣabho rājño vijayam saṃprayacchati ||

Wenn die Glieder des Rindes feucht sind, seine Haare sich sträuben und an seinen Hörnern Schmutz klebt (Viṣṇudharmott. in Adbh. 645):

ārdrāngyo hṛṣṭa-romāś ca . . . . śṛṅga-lagna-mṛdo (so statt siṃha-lagna-mṛgā zu lesen) vāpi vijñeyāḥ svāmivrddhave ||

s. Agnipur. 232. 24.

Unglück, wenn: Rinder, traurig und voller Furcht, ohne Grund die Erde mit den Füßen aufscharren (bhūmim pādair vinighnantyo dīnā bhītā akāraṇam): Viṣṇudharmott. in Adbh. 644; Agnipur. 232. 24; ein mächtiger Stier die Erde mit den Hörnern aufscharrt (Garga in Adbh. 644):

yathā vṛṣo Stibalavān chṛṅgābhyām utkiren mahīm |

Die Schwänze der Rinder sich ineinander verschlingen (anyonya-lagna-pucchāś ca gāvo bhayakarā matāḥ): Viṣṇudharmott. in Adbh. 644; cf. oben 1. 51; wenn sie ungenießbare Nahrung essen (abhakṣyaṃ bhakṣayantyaś ca gāvaḥ): Viṣṇudharmott. in Adbh. 644; Agnipur. 232. 23; ihre eigenen Zähne kauen (bhakṣayantyaś (ca) gāvo dantāṃs tatha svakān): Viṣṇudharmott. in Adbh. 644; die Liebe zu ihren Jungen verlieren (tyakta-snehāś ca vatseṣu): Viṣṇudharmott. in Adbh. 644; (in diesem Falle gehen Kinder zugrunde); cf. Agnipur. 232. 23.

Kühe ohne Grund brüllen; (geschieht dies in der Nacht, so bedeutet es Diebe: bhayāya svāmino jñeyam animittam rutam gavām | niśi caura-bhayaya syad): Viṣṇudharmott. in Adbh. 644 = Agnipur. 232. 21.

Cf. Garga in Adbh. 644:

nardate ca tathā gaur vā svāmino maraņam bhavet | Nārada in Adbh. 644:

strī gavī nardate yatra doṣam tatra vinirdiśet |

Cf. AP 70 c. 32. 20; — bereits im vedischen Ritual: Kāty. Śr. 25. 1. 19 und oft; s. Bloomfield, Concordance unter sūyavasād bhagavatī hi bhūyāḥ; cf. Ath. Prāyaśc. 2. 4: atha yasyā'gnihotrī gharmadughā duhyamānā vāśyet kā tatra prāyaścittir aśanā-pipāsa evai''ṣā yajamānasya saṃprakhyāya vāśyatī'ti; cf. Ait. Brāhm. 5. 27.

Wenn die Hörner der Rinder sich spalten: Quelle in Adbh. 707; Kathaśruti in Adbh. 725; oder leuchten: Quelle in Adbh. 732; aus den Hörnern der Kühe Rauch steigt: Kathaśruti in Adbh. 732; Śaun. Kār. 69b: gośrnge dhūmajanane; wenn die Kühe Blut statt Milch geben (Bhāgavate jagadudvejaka-hiranyakaśipū-'tpattau): gāvo Strasann asrgdohāh; Nārada in Adbh. 643:

rudhiram pras(r)aved yatra duhyamānāsu dhenuṣu | prabhuś ca mriyate tatra dhanahānir na saṃśayaḥ ||

Kauś. 112. 1: atha yatrai"tad dhenavo lohitam duhate . . . wenn sie Blut milchen, noch in der Melkzeit gebären oder ihre Glieder trocken werden (gaur lohitam duhvate . . . . duhvamānās ca prasūvante gātrāni cai"sām susvanti): Kathaśruti in Adbh. 724; Śaun. Kār. 69 b: dugdha-go rudhiram yadi . . . Selbst im heutigen Indien werden Kühe, die Blut statt Milch geben, als ominös weggeschenkt: Ind. Ant. 36. 306; desgl. bereits im vedischen Ritual, s. z. B. Kātv. Sr. 25, 2, 2, Ominös sind Kühe, wenn aus ihren Eutern Milch fließt: Kathaśruti in Adbh. 732; wenn sie sich niedersetzen: Kāty. Śr. 25. 1. 14 und die bei Bloomfield, Concordance unter yasmād bhīsā nisīdasi gegebenen Quellen, die uns einen uralten Zug des Rituals erschließen. — Es handelt sich hier nämlich ursprünglich um die dem Hirtenleben entsprungene, rein volkstümliche Beobachtung, daß viele Tiere bei naher Gefahr sich auf den Erdboden niederfallen lassen, um dort regungslos zu verharren. In solchen Fällen schreibt das Ritual den eben erwähnten Spruch vor. Demgegenüber sagt aber Yājñavalkya, die Hauptautorität vieler Bücher des Satapathabrahmaṇa (ibid. 12. 4. 1. 9 f.): wenn die Agnihotra-Kuh sich niedergesetzt hat, so rezitieren die Einen einen Yajus-Spruch; die Kuh aber schenkt man an einen Brahmanen fort. Denn sie hat sich niedergesetzt, weil man einen Mißgriff (beim Opfer) begangen hat. Da sagt aber Yājñavalkya: die Kuh entgeht jenen nur, weil sie nicht auf sich vertrauen (?) und durch einen Mißgriff machen sie sich das ganze Opfer zu Schanden. Vielmehr soll man es so anfangen: mit einem Stock soll man sie prügeln und zum Aufstehen zwingen. — Was dieser originelle Freigeist vorschlägt, ist tatsächlich später als rituell erlaubte Handlung kodifiziert worden: Kāty. Śr. 25. 1. 16.

Jede Abweichung von der Norm bedeutet (für den Herrn des Tieres) dessen Tod: Viṣṇudharmott. in Adbh. 644.

Ominös ist es z. B., wenn Kühe Zwillingsgeburten werfen: AP 70 b. 11. 2; wenn eine Kuh ein Pferd gebiert: AP 71. 5. 2; cf. 71. 7. 1; wenn Kühe zu abnormer Zeit gebären: AP 71. 7. 4; wenn sie übermäßig oder garnicht oder abnorm gebären (gāvo Stiprasūtā aprasūtā viparīta-prasavā vā bhavanti . .): Kathaśruti in Adbh. 727; wenn sie nach Menschenart reden: AP 71. 3. 5f.; 67. 7. 1f.; wenn sie die Erscheinungen einer geistigen Verwirrung zeigen (Mayūracitra in Adbh. 642):

muhyante vṛṣabhā yatra nibaddhā gṛha eva ca | mādyaṃ vā'pi bhaved gehe dhanahāniś ca jāyate ||

wenn zwei gekoppelte Jochtiere stürzen: AP 67. 3. 2; wenn menschliche Weiber Geburten ausstoßen, die Tieren wie Rindern ähneln: 69. 3. 3. Viele dieser Omina finden sich Vas. Säk. 14. 12—14; s. Hultzsch, Proleg. zu Vas. Säk. 73. Wenn aus einer Kuh beim Melken Würmer hervorkommen (Mayūracitra in Adbh. 643):

dhenvāļ saṃduhyamānāyāḥ krimayaḥ saṃbhavanti ca | ... wenn die Kuh an der Kuh, der Stier am Stier, resp. die Kuh am eignen Euter oder sonstigen Körper saugt (Mayūracitra in Adbh. 643):

dhenur dhenum pibed yatra hy anadyan anaduhas tatha | svayam eya'tha pibate dhenuh svangam atha'pi va ||

Saun. Kār. Bl. 70 a (Text falsch):

stanam goś ca pibed yadi | ājā vā mahiṣī gaur vā svadugdham ca pibed yadi ||

Auch im heutigen Indien werden Kühe, die ihre eigene Milch trinken, weggeschenkt oder verkauft: Ind. Ant. 36. 306; wenn eine Kuh schnuppert, z. B. im Luftraum umherschnuppert (Kauś. 115, 1): atha vatrai "tad gaur vā'svo vā 'svataro vā puruso vā" kāśa-phenam avagandhayati . . .; oder einen zum Stampfen des Opferkornes gebrauchten Mörser beschnuppert: AP 67. 1. 3; cf. Adbh. Brahm. in A. Weber, Omina und Portenta § 10: khananād dahanād abhimarsanād gobhir ākramanāc ca | caturbhih śudhyati bhūmih pañcamāc co'palepanāt] ferner: Prāyaścittamayūkha (Berlin, Kgl. Bibl., Sign. Zw 14470 S. 65 R. 10): evam yājñavalkyoktesu: goghrātam śakunocchistam padā sprstam ca kāmata ityādisv api kalpyam prāvascittam. Die von dem Rinde berochene Speise ist rituell unrein. Denn das Maul der Kuh ist unrein: Agnipur. 156. 10: mukhavarjam ca gauh śuddhā; vgl. unten 2. 133; nach Padmapur. 1. 56. 27 ist das gavā samghrātam unrein; cf. Agnipur. 173. 34 in 1. 113; Manu 4. 209. Nach Mark. Pur. 34. 30 gilt das Berühren einer Kuh als unrein, und nach ibid. 70 soll man sich den Mund spülen, wenn man den Rücken einer Kub berührt hat.

16. ahi-nakula-kola-jambuka-kauleyaka-vṛka-tarakṣu-rkṣāṇām ¹) || svapne vīkṣaṇa-viravaṇa ²)·raṇāni ³) siva ³)-dūṣaṇāni ³) nṛṇām ||

1) A bhakṣāº; B rikṣāº 2) B viramaṇa C vicaraṇa 3) C niśi ca dūº

Der im Traume stattfindende Anblick, Schrei oder Kampf von Schlange, Ichneumon, Eber, Schakal, Hund, Wolf, Hyäne, und Bär vernichtet das Glück der Menschen.

Mit onām in Pāda b schließt die Lücke von C; s. o. 1. 150. Der Anblick von Schlangen (2. 78), Ebern (2. 41), Schakalen (2. 78), Hunden (2. 89) (und die Entführung durch sie (2.82, 89)), von Wölfen (2.82) und Bären (2.78b), sowie der Streit zwischen diesen (2.147) ist verhängnisvoll.

Anblick der Schlange ist ominös: i 62 in 1.94; AP 68. 2.47; o 55 in 2.18.

Der Anblick des Ichneumons gefährlich: i 61 in 2.89; cf. o 54:

kukkuram cā"khu-mārjāram — — nakulam eva ca | yadi paśyati svapnānte vighnam tasya vinirdišet ||

Der Schrei des Schakals bringt Hindernisse: i 60 (korrupt).

Anblick von Hunden: d13 in 2. 17; f54 in 1. 94; Quellen in 2. 89.

Der Anblick des Schweines (sūkara) ist ominös: e 21. Der Schrei dieser Tiere bedeutet Unheil: d 13 in 2.17.

Der Angriff durch sie: wen Krähen, Hunde oder Bären feindselig überfallen, erleidet den Tod: e 39; wen Büffel, Bären, Kamele, Schweine oder Esel angreifen, erkrankt: e 40; cf. in 2. 151. — Über den Bären s. auch: e 20 in 2. 19; d 13 in 2. 17; vgl. e 40: . . . bhallūkāḥ . . . | ruṣṭā dhāvanti yaṃ svapne sa rogī niścitaṃ bhavet ; sein Besteigen ist ominös: h 5 (in der Rezension des Adbh. 502 f.).

17. śaśa-lomaśa 1)-markatikā-pipīlikā-mūṣakā-"dayah puṃ-sāṃ |

svapne dṛṣṭāḥ²) kaṣṭaṃ | nitarāṃ vitaranti³) padacarāḥ⁴) ||

= C 3. 21

1) Bo śi Co si 2) C drśyā 3) C bhavanti 4) B padacārāḥ

Tiere wie Hase, Widder, Äffin, Ameise, Maus usw. bringen, ım Traume gesehen, den Menschen durchaus Unheil.

Widder: 2. 85; Affe: 2. 82; Ameisen und Ameisenhaufen: 2. 36.

Nach d 13 wird Kamsa durch einen Affen, eine Krähe, einen Hund, Bären, Schwein und Esel, die entartete Gestalt zeigen und ein gewaltiges Geschrei erheben, bedroht:

der Anblick des Affen gefährlich: e 20 in 2. 19; der tanzende Affe: o 53.

Auch der Maulwurf ist ominös: o 52 in 2. 16.

Der Hase gilt als waldbewohnendes, ursprünglich also dämonisches Tier. Sein Eindringen in bewohnte Stätten ist ominös: AP 70 b. 23. 7; Ms. Brit. Mus. 155 G Bl. 1a; — s. Vas. Śāk. 14. 28—36 bei Hultzsch, Proleg. 74 f.

Ameise s. Vas. Śāk. bei Hultzsch, Prol. 84; Ameisen gelten namentlich, wenn sie in Häuser eindringen, als ominös: Ms. Brit. Mus. 155 G Bl. 1: valmīkam vo'pajāyate (gṛhamadhye); Mayūracitra in Adbh. 707: krauñca-bhṛṅgau tathā bhūmāv udḍikā gṛha eva vā; Quelle in Adbh. 725: gṛhe valmīkā jayante utkiranti vā; AP 67. 2. 1; 72. 3. 11; — desgl., wenn sie an einer Hausmauer, einem Palast, Tor, Banner einen Hügel bilden: AP 70 c. 27. 10 f.¹; vgl. 64. 5. 6; Ameisenhügel sind ohnehin verdächtig: Matsyapur. 237. 8; Matsyapur. und Viṣṇudharm. in Adbh. 460; Ameisen- und Maulwurfhaufen im Hause: A. Weber, Omina und Portenta § 6 (die Śaun. Kār. enthalten eine valmīka-śānti-vidhi, dem inhaltlich nicht viel zu entnehmen ist).

Treten Ameisen monströser Art auf (Kauś. 116. 1: atha yatrai"tat pipīdikā anācāra-rūpā dṛśyante . . .), oder zeigen sie sich massenweise in bewohnten Stätten, so verkünden sie vielfaches Unheil. Das gleiche gilt von anderem Ungeziefer, wie Heuschrecken, Fliegen usw. (Mayūracitra in Adbh. 670):

grāme pipīdikā yatra nagareşu pureşu ca | atimatram pradṛṣyante tatra'py utsādanam bhavet || uddikā makṣikā daṃṣʿaḥ salabhā masʿakā api | bhayarogakaram prāhur dravyanasʿam ripū-'dayam ||

Cf. Quelle in Adbh. 730.

Wenn Ameisen ihre Eier zusammentragen, so bedeutet dies Regen: Parāśara in Adbh. 737 f.: aṇḍāni pipīlikāḥ saṃcārayanti . . .; ibid.: pipīlikaṇḍo-'pasaṃkrāntiḥ . . .; ibid. 739: vino 'paghātena pipīlikānām aṇḍo'-pasaṃkrāntir . . . .; wenn Ziegen, Schafe, Würmer oder Ameisen auf Sand-, Staub-Haufen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Matsyapur. Visuudharmott, nach Adbh, 460 lesen statt nalini cai"va valmikah: nalinyaś cātra yalmike,

oder Ameisenhügel steigen, so erfolgt ebenfalls Regen (Paraśara in Adbh. 737): sikatā-pāmsu-kūta-valmīkā-'grāny ajai-"daka-kīta-pipīdikāh samārohanti . . . Wer mit dem Staub von 100 Ameisenhügeln den Ackerboden besprengt, wird wohlhabend: AP 1. 44. 5. Da der Ameisenhügel zahlreiche Schlangen birgt, diese aber in Indien bekanntlich große Verehrung genießen, steht er noch heute im Mittelpunkte mancher kultischen Handlungen. In Ellore Fort strömt am Tage der Verehrung der Schlangenkönige alles Volk zusammen und überschüttet Ameisenhügel mit Milch-, Blumen- und Fruchtspenden. Wenn jemand Ohrenschmerzen usw. hat, legt er sich bei dieser Gelegenheit Stücke, die er vom Ameisenhaufen entnimmt, auf den kranken Körperteil (Ind. Ant. 5.188). Kinderlose Frauen gehen oft zu Ameisenhügeln, wo Schlangen wohnen, und bringen dort unter Anrufungen Gaben von Milch usw. dar, in der Hoffnung, dadurch fruchtbar zu werden (Ind. Ant. 5. 21).

Mäuse, oft namentlich mit den Heuschrecken zusammen genannt (s. unten 2. 23), sind in Indien, wo sie oft in vielen Spielarten und in ungeheuren Mengen vorkommen 1, durch die Schädigung des Getreides besonders gefährlich; s. J. As. Soc. Bengal vol. 32 Jahrg. 1863, 327—53: "A memoire on the Rats and Mice of India". "Durch Heuschrecken und Mäuse kann in einem Reiche die ganze Ernte zugrunde gehen": AP 69. 4. 2. "Wenn man viele Mäuse und Heuschrecken sieht, kommt große Hungersnot" Matsyapur. 237. 9. Krähen, Mäuse, Katzen, Hunde, geflügelte Insekten bringen, wenn massenweise auftretend, Hungertod: AP 70 c. 28. 3 2. — Nagen Mäuse Kleider an, so gilt dies bei den Hügelstämmen des Panjab als unglückliches Vorzeichen: Ind. Ant. 36. 307.

18. citraka-camūru¹)-gaṇḍaka²)-viḍāla-kapi-śallakā³)-''dayo na śubhāḥ⁴) ||

dṛṣṭāḥ svara-yuddha-kṛtaḥ | kṛcchraṃ 5) yachanti 5) manujānām ||

Als Landplage bezeichnet das Adbh. Brāhm. § 5, A. Weber, Omina und Portenta 323 folgende, in Schwärmen auftretende Tiere: ākhu, patanga, pipīlika, madhvaka, bhaumaka, šuka, sarabhaka, sauksmaka.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Barh, in Adbh. 587 lesen:

kāka-mūşika-mārjārāh sapatangāh saho'ragāh . . .

1) fehlt bei AD; C: tamṛra
2) C maṃrūkā AD fügen marutānka ein
3) ABD salla<sup>o</sup> C bhalla<sup>o</sup>
4) ABD śivāḥ
5) C kastam janayanti

Wenn man (im Traume) den Anblick, den Schrei oder den Kampf von unheilvollen Tieren wie dem Tiger, dem camūru-Hirsch, dem Rhinozeros, der Katze, dem Affen, dem Stachelschwein usw. wahrnimmt, so bringen diese den Menschen Leid.

Es bringen Unheil: Tiger: 2. 82; Katze: 2. 82; Affe ibid.; sowie der Kampf dieser: 2. 147.

Nach c 17 begegnet der Tiger (vyāghra) dem Akrūra in einem glückbringenden Traum; nach f 54 in 1. 94 bringt er aber Wahnsinn, nach i 61 in 2. 89 Ärgernis.

Tiger und Wolf erfordern, wenn sie in eine Stadt dringen, Sühne (i 75): vṛka-vyāghrāṃś ca (statt: vraka-vyāghraṃ ca) praviṣṭān purapraveśam uttamaṃ | yadi paśyati svapnānte kāraye(c) chānti(ṃ) tat-kṣaṇāt ||

o 69 (verderbt): mṛgā vṛkāś ca vyāghrāś ca praviṣṭā suram uttamam |

yadi paśyati svapnānte kārayec chāntim tatkṣaṇāt || o 55: siṃha-śārabha-śārdūla-karaṭāṃś ca bhujaṅgamaṃ | yadi paśyati svapnānte kurūpamadavihvala(!) ||

Der Anblick der Katze ist ominös: o 54 in 2.16; — A. Weber, Omina und Portenta 354 weist auf Kauś. 95.1 hin, wo markata, śvāpada, vāyasa, puruṣarūpa (Neutr.!) als yakṣāṇi bezeichnet werden; demnach gelten also Affen, "Tiere mit Hundefüßen", Krähen und "Menschengestaltige" als Arten von Dämonen.

Wenn die wilden Tiere oder Vögel des Waldes in ein Dorf eindringen, so bedeutet dies in der Mantik Unheil: Agnipur. 263. 26 (dem Inhalt nach identisch mit Vrddhagargasamhitā-Bārhaspaty. in Adbh. 583); desgl. wenn ein solches Tier, nachdem es im Walde ein furchtbares Gebrüll erhoben, eine Stadt betritt (Garga bei Adbh. 585):

araņye bhairavam ghoram nanditvā pravišet puram | go-catuṣpada-pīḍā syāc chastro-'tpātam vinirdišet ||

Eine Stadt geht zugrunde, in die eine Antilope, Hirsch, Gazelle, Büffel (Bos grunniens), Hirschgazelle, Löwe, Tiger und

ähnliche Waldtiere von selbst eindringen (so zu übersetzen, wenn statt vṛṣata: pṛṣata zu lesen ist):

Parāśara in Adbh. 583: vṛṣata 1-ruru-mṛga-camara-harinasimha-vyāghrā-"dīnām āranyānām svayam anupravešah puravināśāva (Adbh. 583 gibt als Zitat aus der Vrddhagargasamhitā und den Barhaspatyāni dazu eine metrische Paraphrase). Nach AP 71. 15. 9 bedeutet das Eindringen von Raubtieren in die Städte Gefahr für den König. Wenn man aber einen Hasen, einen Schakal, ein Wildschwein oder eine Gazelle mitten auf einem Platze sieht, oder die Geschöpfe des Waldes und die wilden Tiere in den Fürstenpalast wandern. so wird die betreffende Stelle öde (AP 70 b. 23. 7 f.). Dringen die wilden Tiere oder Vögel des Waldes in eine Stadt ein (64. 4. 7; 70 c. 26. 4), so bedeutet dies Unglück. — Dasselbe Omen behandeln mit geringen Variationen: Matsyapur, 231, 6; 237. 1—3; Vasantarājašākuna (bei Hultzsch) 14. 47—50; AP 67. 3. 1; Yogayātrā 3. 9 bei A. Weber, Indische Studien 10. 173; - Unheil bringt es auch, wenn wilde Tiere in Häuser eindringen: s. Nārada in Adbh. 464:

mṛgāś caiva varāhāś ca vyāghra-śārdūla-jambukāḥ | nipatanti gṛhe yatra gorūpāṇi tathaiva ca || yojitaṃ cāpi goyugmaṃ praviśed bhavanaṃ yadi || . . .

Neben den Gazellen, wilden Schweinen, Tigern, Panthern und Schakalen werden (Adbh. 731) auch Hasen, ferner (AP 71.3.2) Hirsche und andere Wildarten als Eindringlinge in die bewohnten Flecken genannt, resp. (AP 71.15.9) wilde Tiere überhaupt, vgl. das obige Zitat in Adbh. 583: pṛṣata-rurumṛga-camara-hariṇa-siṃha-vyāghrā-"dīnām āraṇyānāṃ svayam anupraveśaḥ pura-vināśāya, cf. AP 64.4.7; 70 b. 23.7 f.; 70 c. 26.4, 27.1, 3, 32.26; Agnipur. 231.7; Matsyapur. 231.6; 237.1—3; Adbh. 583 mit vielen Belegen; Hultzsch, Vas. Śāk. 14.47—50; Ms. Brit. Mus. 155 @ Vers 3; das ominöse Eindringen in Häuser wird beispielsweise erwähnt: Mayūracitra in Adbh. 710:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Unwahrscheinlicher noch ist die Verderbnis aus vrsabha; dann handelte es sich also um den Büffel.

godhā ca nakulaś caiva sarpo vanapaśus tathā | viśanti bhavane yatra . . . . cf. Śaun. Kār. Bl. 70: gṛhe pakṣipraveśe ca mṛgaś ca praviśed yadi |

Cf. ibid. Bl. 69b:

āraņyasthā mṛgāḥ sarve atītya cā'py akāraṇāt | praviśante gṛhe yatra gṛham ārohayed yadi || sarve mṛgāś ca gāvo vā aśvo-'ṣṭra-mahiṣādayaḥ | nirgacchanti gṛha-dvārā(t) sarpo vai svayam eva hi ||

Wenn Vögel unheilbringender Art, namentlich Krähen, Geier, Eulen und Vögeldes Waldes sich an Mauern, Toren usw. niederlassen, ist dies ominös (Mayūracitra in Adbh. 588):

kāka-kokila-kaṅkānāṃ gṛdhra-kauśikayos tathā | āraṇyānāṃ ca nilayāḥ prākāra-dvāra-veśmasu || marakaṃ kalahaṃ caiva rājā-'mātya-vadhaṃ vadet |

Ausan. in Adbh. 583 nennen die in die Dörfer eingedrungenen Waldwesen "Götterboten" und befehlen ihre Schonung:

"teṣām bandhe bhaved bandho mokṣe mokṣo vadhe vadho."
(Zur Flucht zahmer Tiere in die Waldeinsamkeit: Agnipur.
263, 20, 26 und oft).

Nach Vrddhagarga in Adbh. 584 erfolgt, wenn ein wildes Tier, die Jungen im Maul, mitten in ein Dorf läuft, von da, von wo es gekommen, Erlösung. Wenn es Abfallstoffe von einer Leichenstätte ins Dorf mitnimmt (Knochen, Holzstücke, Gewandfetzen, Haare usw.), bringt es Tod und Elend; vgl. AP 70 c. 28. 4-5. Wenn Nachtwesen den Tag aufsuchen (AP 70 c. 26. 5; 64. 4. 3; Vrddhagargasamhitā und Varāhamihira in Adbh. 584) und umgekehrt, so bedeutet dies Unheil. Was wir unter "zahmen Tieren" zu verstehen haben, lehrt Agnipur. 231. 12 ff.: Ziege, Schaf, Papagei, Elefant, Schwein, Büffel, Krähe; alle anderen sind wild. Katze und Hahn gehören je nach der Spezies (rūpabhedatah) bald dieser, bald jener Klasse an. S. auch Petersb. Wb. u. gramya und Sat. Brahm. 9. 5. 2. 8; 12. 7. 3. 19; Taitt. Samh. 2. 1. 1. 5; 2. 4. 6. 2 zum Zwecke der Feststellung der Zahl und des Begriffs der "Haus"- und "Waldtiere" 1. Die Taitt. Samh. 2. 1. 1. 5 genannte Fünfzahl

<sup>1</sup> Cf. Ait. Brähm. 2. 17 und die von Sāyaņa h. l. angegebenen Zitate

der ersteren: — Mensch, Pferd, Rind, Schaf und Ziege — ist sicherlich altertümlich.

Verderblich ist deshalb z. B. ein Hund, der den Kopf, die Hand oder den Fuß eines Toten im Maule trägt (Brh. S. nach Adbh. 651, cf. Agnipur. 232. 17c; Mayūracitra in Adbh. 464):

māṃsā-'sthīni samādāya śmaśāno-'nmatta-vāyasāḥ | śvā sṛgālo Stha vā madhye purasya praviśed yadi || vikiranti gṛhādau ca śmaśānaṃ sā mahī bhavet |

ibid. nach Adbh. 466:

Wenn wilde Tiere oder Vögel Leichenteile in ein Haus bringen, stirbt der Besitzer innerhalb eines halben Jahres:

grhītvā tu śavyā-'ngam anye tu mṛga-pakṣiṇaḥ | praviśanti gṛhe yasya ṣaḍbhir māsair vinaśyati ||

Eidechse, Ichneumon, Schlange und Tiere des Waldes bringen, wenn sie in ein Haus eindringen, Unheil: Mayūracitra in Adbh. 710:

godhā ca nakulaś caiva sarpo vanapaśus tathā [ viśanti bhavane yatra . . . .

desgl. Hasen, die in ein Dorf kommen: Adbh. 731; Ms. des Brit. Mus. 155 G S. 1; oder Waldvögel, die in ein Haus fliegen, resp. ominöse Vögel, die sich mitten in oder auf ein Haus setzen; desgl. Krähen und Tauben, die dort eindringen, oder ein Büffel (Bos gavaeus 1), nicht minder ein Kranich, der dort hineinsteigt: ibid. fol. 1.

Nach Vrddhagarga in Adbh. 584 bringt ein "wildes Tier", das einen Knochen, ein Stück Holz, einen Feuerbrand, einen Tuchfetzen, Haare, Knochen oder ein Gefäß aus einer Leichenbrandstätte in ein Dorf bringt, Tod und Schrecken (Erlösung aber dasselbe Tier, wenn es, seine Jungen im Maul, mitten ins Dorf läuft):

aus Baudhāyana und Āpastamba. Die letztere Stelle schließt den Elefanten noch nicht in die Zahl der Haustiere ein. Dem entspricht seine Bezeichnung als mrga: Ait. Brähm, 8, 23.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Der Bos gavaeus gehört nämlich nicht unbedingt zu den Haustieren. Vielmehr steht er nach Taitt. Samh. 2. 1. 10. 2 in der Mitte zwischen Wald- und Haustieren.

bālān dantair yadā''gṛḥya grāmamadhye ca dhāvati | yato mṛgaḥ palāyīta tato mokṣaṃ vijānate || asthi-kāṣṭham alātaṃ vā caila-keśā-'sthi-bhājanam | śmaśānād āhared grāme mṛṭyave vā bhayāya vā ||

desgl. nach Nārada in Adbh. 464 wilde Tiere, Wildschweine, Tiger, Panther, Schakale und rindergestaltige Wesen, die sich auf ein Haus stürzen, sowie ein zusammengekoppeltes Joch Ochsen, das in ein solches eindringt:

Wie alt der Glaube ist, das die Waldeinöde unheimliche Wesen entsenden kann, lehrt Sat. Brāhm. 13. 2. 4. 2. wenn es von "Bärenmenschen" und "Manntigern", also etwa Berserkern und Tigranthropen redet. Noch heutigen Tages ist die Meinung, einige unheimliche Menschen verwandelten sich nachts in Tiger und durchstreiften mörderischen Sinnes die Dörfer, namentlich in Bengalen verbreitet und wird von den Trägern solcher Wahnideen fest geglaubt. Diese schildern plastisch den Vorgang, durch den sie sich in Tierfelle hüllten, Schwanz und Klauen sich wachsen fühlten usw. Ich verdanke diese Mitteilung dem durch 27 jährige Missionstätigkeit in Indien mit Land und Leuten hervorragend vertrauten Herrn Pastor Onasch zu Berlin 1. Die Gegenüberstellung von "Wald" und "Ansiedlung" gehört bereits dem Veda an; vgl. z. B. Ait. Brāhm. 6, 23; s. auch Ath. Prāvaśc. 2, 7; atha yasyā 'gnavo dāvenā 'gninā samsriveran kā tatra prāvaścittir? annādyam vā esa yajamānasya samvrjya upa no Sranyād grāmam adhyupaiti. — Auch hier gilt der Wald als das gefahrdrohende, dem Menschen die Nahrung entziehende Element. -Wo immer von "wilden Tieren" in unserem Texte die Rede

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. J. Anthrop. Soc. Bombay VII 331 seq.: Sorcery in ancient, mediaeval and modern India, namentlich 344. Der Bergbewohnende Stamm der Kirāta erzeugt Mentigers: J. Dowson, A classical dictionary of Hindu Mythology and religion, London 1879 unter kirāta.

ist, flechten sich die oben angedeuteten mythischen Vorstellungen ein 1.

19. kalavinka-kāka-kauśika-khañjana-kapota 1)-ṭhinka 2)-kankādyāḥ ||

svair³) yuddhakṛtaḥ svapne | dṛṣṭāḥ⁴) kaṣṭāya puruṣasya ⁵) ||

1) C svāpo 2) B dhimka C dhikāh 3) B vara C svara 4) C dṛṣṭvā 5) C manujasya; — Metrum defekt.

Wenn man Sperlinge, Krähen, Eulen, Bachstelzen, Tauben, Thinka-Vögel, Reiher und ähnliche Vögel im Traume miteinander streiten sieht, so bringen diese dem Menschen Unglück.

D1: thinka = paksivišesa.

Der bloße Anblick der Krähe (2. 15), sowie der Ort ihrer Niederlassung (2. 83), und ihr Kampf mit dem Träumer (2. 147) bringt Unheil. Das gleiche gilt vom Reiher (2. 79); der Taube (1. 98).

Der Anblick der Krähe ist gefährlich (a 40):

... vāyase ... | ... mahābhayam tasya svapne dṛṣṭe prajāyate ||

cf. d 13 in 2.17; wer von Krähen oder ähnlichen Tieren besiegt wird, erleidet Unheil: k 9; sie sind ominös: e 20 in 2.19; o 55 in 2.18 (falls der Text richtig). Der Angriff durch sie: e 39 in 2.16. Die Umkreisung durch sie: v 10.

Nach f 34 in 1. 97 ist der Anblick der Predigerkrähe (śārikā) ein Vorbote des Ruhms: s. 1. 98.

m 32 (Metrum Mandākrāntā; an Stelle von svapnamadhye

eine Länge zu ergänzen):

kākaiḥ kaṅkaiḥ karabha-bhujagaiḥ śūkaro-'lūka-gṛdhrair|
jambūkaiḥ śva-vṛṣa-khara-mahiṣaiś cā'ntarikṣa-jīvaiḥ | vyāghrā-''dyair vā makara-kapibhir bhakṣyamāṇaṃ svadehaṃ |
yaḥ paśyet svapnamadhye bhavati sa manujo hani-rogair
upetaḥ; danach bedeutet es Unglück, wenn der Körper des
Träumers von folgenden Tieren verzehrt wird: Krähe, Reiher,
Kamel, Schlange, Wildschwein, Eule, Geier, Schakal, Hund

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Man vergegenwärtige sich, daß der Glaube an Lykanthropen in Ostpreußen noch heute nicht erloschen ist und in den Hexenprozessen seine bekannte verderbliche Wirkung ausgeübt hat.

(der Text liest: śvā!), Stier, Esel, Büffel, Vögel, Tiger usw., Haifisch, Affe; vgl. 2. 89; Schlange: 2. 78; Wildschwein: 2. 78b, 151; Haifisch: 2. 137.

Nach c 15 war der Anblick der Bachstelze und des śankhacilla-Vogels für Akrūra ein gutes Omen.

Reiher: e 20:

kankam ca sākunam kākam bhallūkam vānaram kharam | pūyam gātramalam svapne kevalam vyādhikaraṇam ||

v. l.: kantakam śaralam kākam. Die Krähe gilt als besonders ominöses Tier 1. Ausführlich berichtet von ihr Parāsara in Adbh. 688: Wenn Krähen, den Kopf hin und herwerfend, krächzend, von einem mit Steinen besäten<sup>2</sup>, ominösen Platze in Schwärmen nach dem Dorfe eilen, so beschwören sie Feuersgefahr herauf. Wenn sie (dabei) Stricke aus Gräsern und Fäden aus Baumwolle (ergriffen haben), bringen sie Feuersnot; trockenes Holz: Diebsgefahr. Wenn sie mit ausgebreiteten Flügeln am Hause etwas aufkratzen, geht die Hausherrin ins Verderben. Wenn sie, links gewandt, im Kreise sich (auf das Haus) niedersetzen, wird sie Witwe. Wenn ihrer viele wechselseitig umherschwirren, gehen die Frauen zugrunde. Wenn sie wechselseitig gegeneinander stoßen, kommt ein Verwandter um. Wenn sie dagegen an den Häusern in die Höhe fliegen, so bedeutet dies Regierungswechsel (rājāgamanam = anyarājāgamanam?). Wenn ferner eine (Krähe) einen lebenden Maulwurf auf ein Haus fallen läßt, so vernichtet sie das Glück (des Hausherrn). Wenn sie aber einen toten (Maulwurf auf das Haus fallen läßt), so bringt dies Streit. - Wenn sie krähend den Schwanz schüttelt, so bringt sie den Verlust von allem (tam eva mrtam kalahāya | prativāsya puccham pracālayan sarvasva-haranāya |).

Ominös sind Krähen namentlich, wenn sie kein

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sie ist das Prototyp einer ganzen Reihe ominöser Vögel: jñeyāḥ patatriņo Snye Spi kākavad bhṛgu-nandana. — Neben den Dämonen tritt sie z B. Kauś. 95. 1 auf. Die ihr entnommenen Omina behandelt Agnipur. 232. 1—13; Vasantarāja's Śākuna 12. 1ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vielleicht ist sa-sarkarā statt ora-zu lesen: "mit Steinen (im Schnabel), von einem ominösen Orte...".

oder nur ein Junges haben: Yogayatra 3. 15 in A. Weber Ind. Stud. 10. 190: wenn sie auf der Erde Kreise beschreiben, oder oben (in der Luft) Kreise beschreibend, umherirren: ibid.; zumal, wenn dies zur Zeit der Dämmerungen der Fall ist 1 (Matsyapur. 237. 4). Die Kreise einer Krähenschar sind auch Vorzeichen einer Sonnen- oder Mondfinsternis (AP 53. 2. 1), und unter Umständen (s. unten) von Regen; cf. AP 70c. 27. 4. In solchen Einzelheiten zeigt sich uraltes Ideengut. - Kreise nach rechts hin bedeuten nach Parasara in Adhh. 690 Aufkommen des eigenen, nach links hin eines fremden Regiments. - Die Formen des Krähenfluges sind von Bedeutung: so z. B. ihr Fliegen im Schwarm ohne äußere Ursache, ihre Bewegung in Kreisform, in Gruppen, ihr furchtloses Auftreten. Wenn sie in Schwärmen, die ohne Grund sich zusammengeschlossen haben, laut schreiend durch die Dörfer ziehen, bringen sie Hungersnot. Wenn sie Kreisform annehmen, einen Angriff; in Gruppen fliegen, Niederlage; wenn sie nach links hin in der Luft umherirren, Gefahr für die eigene Person; wenn in entgegengesetzter Richtung. Gefahr vor einem anderen; Brhadyātrā des Varāhamihira in Adbh. 689:

akārya-saṃhatair bhedo rodaś cakra-"kṛti-sthitaiḥ | vargagaiś cā'bhighātaḥ syād ripuvṛddhiś ca nirbhayaiḥ || animitta-saṃhatair grāma - madhyagaiḥ kṣudbhayaṃ pra-vāśadbhih |

rodhaś cakrā-"kārair | abhighāto varga-varga-sthaiḥ ||
savyena khe bhramadbhiḥ | svabhayaṃ viparīta-maṇḍalaiś
ca parāt ||

Viṣṇudharmottara in Adbh. 690: apasavyam bhramantaś ca maṇḍale raṇavedinaḥ; Bhīṣmaparvaṇi kurukṣayanimittam in Adbh. 690: vāyasāś ca rudanty ugram vāmam maṇḍalam āśritāḥ||.

Unheil bringen die Krähen, wenn sie sich auf Werke von Menschenhand, z. B. Paläste, Tore, Banner, in Schwärmen niederlassen (AP 72. 3. 7), auf Indrabanner, Flaggen, Gefährten, Waffen mit traurigen Lauten stellen (Paräsara in Adbh. 690), auf eine Wand, ein Stadttor, die

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Diese Zeit, namentlich die Morgendämmerung, verstärkt das Omen der schwirrenden Krähen- und Geierschar: AP 70c. 32. 30

Pforte eines Königspalastes, einen Kreuzweg sich setzen oder dort herumlaufen (Mayūracitra in Adbh. 588); cf. AP 64. 5. 3; auf Indrabanner, Häuser, Herbergen, Paläste sich setzen AP 72. 2. 2; auf Opferpfosten sich niederlassen: Ath. Präyaśc. 2. 6; in Häuser eindringen (Śaun. Kār. Bl. 70a):

kākādi-duṣṭakāḥ sattvāny (?) akasmāt praviśed gṛham...

Parāśara in Adbh. 689: saṃdhyāyāṃ sarva u pari kramya nilīnā annabhayam.

Unheil verkünden sie, indem sie nachts im Luftraum schreiend daherziehen: Parāśara in Adbh. 689.

Gefahr bringen sie, wenn sie, den Kopf nach oben gerichtet, flügelschlagend ihres Weges ziehen: Varāhamihira in Adbh. 689.

Regen bedeutet es, wenn sie, den Kopf nach oben, Kreise bildend, sich herablassen: Parāśara in Adbh. 690.

Ominös ist es, wenn sie, sobald der Tag zur Rüste geht, auf Häusern oder Söllern krächzen: Paräsara in Adbh. 690; im Bunde mit Adlern, Geiern oder Reihern furchtbar schreien: AP 70 c. 27. 4; cf. 72. 2. 2; wenn sie mit ihren Schnäbeln die Erde aufkratzen: AP 64. 7. 9; cf. oben Paräsara in Adbh. 688.

Ein Platz, an dem die Krähe krächzt, gilt noch heute als zur Wohnung für Menschen ungeeignet, so glauben die Hügelstämme des Panjab: Indian Antiquary 36. 307. Ominös sind Krähen, wenn sie sich begatten: Agnipur. 263. 29; diese Eventualität wird in gesonderten Traktaten (kākamaithunadarśanādiśānti usw.) behandelt; cf. Ms. Brit. Mus. 155 G Vers 4; Adbh. 731; Matsyapur. 237. 11; Adbh. 699:

yad vāyaso maithunasannivistah . . . vrddhikṣayo vyākulatā narāṇāṃ sīghram bhaved adbhuta-darśane Ssmin

vgl. AP 64. 7. 9; wenn sie große Schwärme bilden, so daß die Sonne verfinstert erscheint: Brh. 46. 24; sobald sie in der Nacht im Luftraum in Schwärmen schreiend daherziehen, stirbt der König oder seine Untertanen: Parāśara in Adbh. 689.

Die abergläubische Furcht und soziale Verachtung der

Krähe geht, wenn AV 19.57.4 unter kṛṣṇaśakuni tatsächlich dieses Tier verstanden werden soll, bereits auf eine sehr alte Zeit zurück; s. a. kṛṣṇaśakuna Taitt. Samh. 3.2.6.2; die Erklärung Sāyaṇa's: "pakṣī" beweist, daß die Kommentare das Wort selbst nicht mehr kannten. Der eben erwähnte Hymnus AV 19.57 ist uns als ein Gebet zur Abwehr böser Träume interessant.

Wenn sie furchtlos Menschen angreifen: Matsyapur. 237. 10 f.; wenn sie ein Getreidekorn im Schnabel haben: (Varāha in Adbh. 689): kṣudbhayāya dhānyamukhāḥ. Wenn sie ein weißes Gefieder zeigen: Yogayātrā 3. 10; Kaṭhaśruti in Adbh. 724; Matsyapur. 237. 11; Varāhamihira in Adbh. 698; Parāśara in Adbh. 698: sarvaśvetaḥ sāmudraḥ sarvajanapade dṛśyate Syogakṣemāya syāt|; wenn sie gefleck toder schwarz wie die coraka-Pflanze aussehen: Adbh. 698.

Selbst Wolken in Krähengestalt sind ungünstig, denn sie bringen keinen Regen: Brh. 24. 21. Glück bringt die Krähe nur, wenn sie, nachdem sie einen Tuchfetzen ergriffen, im Hause sich niederläßt; Gewinn an Rindern, Pferden, Elefanten, Häusern und guten Söhnen verheißt sie, wenn sie Reis im Schnabel trägt (Paräśara in Adbh. 684): cailam parämṛṣya gṛhe tiṣṭhan kṣemāya | tuṇḍena vrīhīn go - Sśvakuñjara-veśma-suputra-lābhāya ||. Krähen, die mehr als ein Junges haben (vgl. oben Yogayātrā 3. 15), bringen Glück. — Es ist auffällig, daß von der Krähe, wie so häufig im nordischen Altertum, Staatsorakel entnommen werden, daß sie Sieg oder Niederlage anzeigt usw. Eine ähnliche Rolle spielt der Geier als Begleiter der Heereszüge und Leichenvertilger.

Nach Hultzsch, Proleg. zu Vasantar. Śāk. 8, cf. ibid. Anm. 3, wird bei Āśv. Grh. 3. 7. 7, cf. Matsyapur. 237. 13 = Brh. 46. 72, ein Lied als Abwehrmittel für den Fall angewendet, daß eine Taube sich auf das Haus setzt oder auf dasselbe zufliegt: cf. Vas. Śāk. 8. 43—45; 4. 20; vgl. Brh. 43. 62; 46. 68; 86. 21; 88. 1, 12—13; cf. AP 67. 3. 1; 72. 2. 2; cf. Mayūracitra in Adbh. 465:

ulūkaš caiva grdhraš ca kapotah šyena eva ca | patanti bhavane yasya tasya prahur mahad bhayam || Ominös ist ihr Eindringen in ein Haus: Ms. Brit. Mus. 155 G; Agnipur. 263. 28; Matsyapur. 237. 6; AP 67. 3. 1; 70 c. 27. 9; Närada in Adbh. 465, ihr Herabflug auf ein Banner, einen Büffelschweif, Sonnenschirm oder eine Waffe: Yogayātrā 3. 6; Śaun. Kār. Bl. 70 a: . . . gṛhaṃ praviśed vā . . . śuklavarṇakopataś (ca). (Also verschlimmert auch hier die weiße Farbe des ominösen Tieres das Wahrzeichen.) Auch der Genuß des Taubenfleisches ist verboten: Padmapur. 1. 56. 29. Es ist stets an die wilde Taube (araṇyasaṃbhava) zu denken; s. A. Weber, Omina und Portenta 322 f.

20. piṅga¹)-kapiñjala²)-tittira-kṛkavāku³)-śyena⁴)-śakuni⁵)gṛdhrāṇāṃ ||
yuddha-vilokana⁶)-nādāḥ⁶) | puṃsāṃ kleśāya te śataśah ||

1) AD pingala C valā (?) li 2) AD pingala C pingalipinjāli 3) A kṛkavāka C ktakavāku 4) fehlt bei C 5) C kuśakuni AD śakuna 6) C %kanādyāḥ; — Pāda d lautet bei BC: puṃsaḥ kleśapradāḥ śataśaḥ

Wenn man den Kampf, den Anblick oder den Schrei des rotbraunen Haselhuhns, des Rebhuhns, des Hahns, des Adlers, des Falken und des Geiers wahrnimmt, so bringen diese den Menschen hundertfaches Unglück.

A¹ paraphrasiert das pingala-piñjala seines Textes mit: pingalā kapinjala; D¹ mit: pingalā cātaka; pingalā bezeichnet nach Mol. (sanskrit pingala) little spotted owl, Noctua indica. Wir haben, obgleich die Lesart von A¹ D¹ metrisch möglich wäre, sie verworfen, weil piñjala als Vogelname unbekannt, kapiñjala hinter pingala aber metrisch unmöglich ist. Die Erklärung des kapiñjala durch cātaka bei D¹ stimmt mit der der ind. Lexikogr. und Apte's überein; cātaka ist cucculus melanoleucus.

Der Angriff durch das Haselhuhn (2. 78b) ist ominös. Hahn: 1. 104; 2. 21; der Streit mit dem Geier ist gefährlich (2. 79), desgleichen der Ort, an dem er sich niederläßt (2. 83) und die Umkreisung durch ihn: v 10; — R. V. 2. 42 und 2. 43 haben zur devatā, d. h.: zur Gottheit, welcher das

Lied gilt, angeblich den Indra in der Gestalt des kapiñjala. Besonders hervorzuheben ist für uns, daß in ersterem Liede Vers 3 und letzterem Vers 1 der Glaube hervortritt, daß der zur rechten des Gehöftes und der aufhorchenden Person singende Vogel Glück bedeuten soll.

Der Geier und die Eule (cf. 2. 19) sind vogelfrei. Die mythische Begründung dafür s. in Padmapur. 5. 34. 112 ff.: zwei Dānava in Vogelgestalt wollen den Prajāpati fressen. Viṣṇu erschlägt sie:

116 tasmān na gṛdhrasya gṛham ulūkasya tadābhavat |
tasmād gṛdhras tu vadhyo vai pāpakarmā parālayam ||
svīyam karoti pāpātma daṇḍanīyo na saṃśayaḥ |

Die z. B. Sat. Brāhm. 5. 5. 4. 4 ff. und oft (s. A. Weber Ind. Stud. 3, 464) erzählte Sage von Visvarūpa, dem Sohne des Tvastar, dem Indra die drei Häupter abschlug, gehört offenbar ebenfalls hierher. Nach der späteren Ausgestaltung dieser Legende soll aus dem Kopfe, der den (braunen) Soma trank, das braune Haselhuhn; aus dem Sura-genießenden Haupte der Sperling entstanden sein, der deshalb zwitschert als ob ein Schnapssäufer stammelte: dem zur Aufnahme fester Nahrung dienenden Kopfe aber das Rebhuhn den Ursprung verdanken, dessen Gefieder aussieht, als ob Tropfen flüssiger Butter oder Honigs daraufgefallen wären; denn dergestalt war das Essen des Dämons. - Offenbar handelt es sich hier um eine ätiologische Sage, die allerdings nur bei einem Volke denkbar ist, das den Glauben an die Vogelgestalt der befreiten menschlichen Seele kannte: Haselhuhn, Sperling (s. oben 2. 19) und Rebhuhn galten als ominöse Vögel. Sie wurden zum Totenreiche in Beziehung gesetzt und deshalb als Inkarnationen von Unheildämonen aufgefaßt. Das gleiche gilt von der Eule; sie heißt: nairrta; s. H. Zimmer, Altind. Leben 92. — Der Hahn ist als nicht domestiziertes Tier aufzufassen. Selbst die Speiseregeln der späteren Zeit verbieten seinen Genuß (abhaksyo gramakukkuta bei A. Weber, Ind. Stud. 13. 458), obgleich hier der "Dorfhahn" genannt wird. Bis zum heutigen Tage haben die Inder Abneigung gegen den Genuß des Federviehs, selbst gegen Eier.

21. jalavāyasa-baka¹)-kurkuṭa²)-ṭiṭṭibha-dātyūha-kurara³)hārītāḥ |

ete jalapakṣacarā 4) dṛṣṭā na sukhāvahāḥ 5) puṃsām 5) ||

1) ACD vaka 2) AD kakubha B kurkkatāḥ 3) AD° ru C kurada 4) AD° rāḥ B° kṣicarā 5) B śubhāvahāṇ puṃsaḥ

Folgende Wasservögel: der Seerabe (Ardea nivea), Kranich, das Wasserhuhn, die Parra jacana, das dātyāha-Huhn, der Meeradler und Columba Hariola bringen, wenn man sie (im Traume) sieht, den Menschen Unglück.

baka nach A¹D¹ = bagale, Mol.: a kind of heron, Ardea Torra and Putea. Buch; Boehtl.: Ardea nivea; — kakubha: A¹: nīḍodbhava = pakṣiviśeṣa; Boehtl. (unbelegt): ein best. Vogel; — tiṭṭibha: A¹: tiṭṭibha; D¹: ṭiṭavī, Mol.: A bird, Parra Jacana or Goensis, Lapwing; — dātyūha A¹D¹: droṇakāka; Mol.: a raven, Corvus corax; nach Boehtl. aber eine Hühnerart; Apte: the gallinule; — kuraru A¹D¹: badaka, Mol.: a duck or teal; — harīta A¹D¹: pakṣiviśeṣa.

Seerabe cf. Krähe: 2. 19; Hahn: 2. 20; Taube: 2. 19. Es scheint sich also meistens um schädliche Vögel zu handeln. Jedenfalls bringt der hamsa-Vogel, namentlich wenn er in weißem Lotus sitzt, Glück: c 10.

Was vom Hahn berührt ist, gilt als unrein und darf nicht genossen werden: Padmapur. 1. 56. 28. Das Fleisch selbst des zahmen Hahns ist verbotene Speise: ibid. Vers 29.

22. pūtara - makara 1) - jalūkā 2)-kumbhīra 3)-krūrakarma 4) - bhekā-"dīn ||

jalajantūn yaḥ paśyati | vihīyate sa dhanadhānyena 5) ||

1) Aº rā 2) AD jalakā C jalaukāḥ 3) C kuimāra 4) B kūrakūrma C karma 5) Cº nyaiś ca

Wer Wassertiere wie das pātara- oder das makara-Seeungeheuer, den Blutegel, das Krokodil, den krūrakarman oder Wasserwesen wie den Frosch (im Traume) sieht, verliert Geld und Gut.

Wer von Seeungeheuern verschlungen wird, stirbt: 2. 137.

Doch bringt der Biß des Blutegels Geld: a 32 in 1. 81;

cf. f39 in 1.81; resp. Gesundheit: p 18 in 1.64; nach b 29 in 1.81 bedeutet sein Anblick Glück.

Über den makara s. J. Brandes, de makara als haartressieraad, in Tijdschrift voor Indische Taal-Land en Volkenkunde, Deel 48 (1905), 21 ff. Der makara ist ursprünglich ein Seeungeheuer mit Elefantenrüssel. In Indien und Siam erfreut er sich einer großen Popularität; er wird z. B. häufig in hölzernen Nachbildungen als Kinderspielzeug benutzt. Für den älteren Typus s. J. Burgess, the Buddhist Stupas of Amaravati and Jaggayyapeta, London 1887, Tafel 26, Bild Nr. 4; 28 Nr. 6; — für den jüngeren Typus (makara in reiner Haifischgestalt, ein Boot verschlingend) s. Cunningham, Stūpa of Bharhut, London 1879 Tafel 34 Abb. 2; Tafel 22. Eine tibetische Replique findet sich z. B. bei Grünwedel, Bibliotheka buddhica VI Tafel 32. Sie bezieht sich auf eine Sage im Dsanglun, hrgg. von J. J. Schmidt, II. 126.

Erwähnenswert ist ferner Räjendralalamitra, Buddhagayā, Kalkutta 1878 Tafel 46.

23. pakṣacarā ¹) jhillīkā²)-śalabhā(ḥ)³) ṣaṭcaraṇa ⁴)-maśakadamśādyāḥ  $\parallel$  na śubhāḥ kīṭā ⁵) matkuṇa-yūkā ⁶) - pramukhāś ˀ) ca ˀ) pādacarāḥ ˀ)  $\parallel$ 

1) À pakṣicarā
2) AD jhallīkā B jhallīkāḥ C bhallīkā
3) AD śāragha B sarabhādyāḥ C śaradyā
4) A ṣaḍvaraṇa
5) C kīṭa
6) A pūkā
7) ADo mukhāḥ svapādao
Der Text ist unsicher.

Es bringen beschwingte Tiere, nämlich Grillen, Heuschrecken, ferner Bienen, Mücken oder Bremsen u. a. m., desgleichen Würmer und auf Füßen sich fortbewegende Wesen wie vor allen die Wanze

oder Laus Unheil (wenn sie im Traume erscheinen).

Würmer aller Arten: 2. 11.

Biene cf.: 2. 107.

Nach AP 68. 2. 47 ist der Anblick von kriechendem Gewürm und Schlangen unheilvoll.

Die Heuschrecke wird in der Mantik häufig mit der Maus zusammengenannt; s. oben 2. 17; Paraśara in Adbh.

587: śuka-śalabha - mūṣaka - viḍāla - pannagānām abhipatanam sasva-durbhiksāya; cf. Brh. 5. 52.

Bienen gelten in der Mantik als verhängnisvoll: Yogayātrā 3. 6; Mayūracitra in Adbh. 588; Kathaśruti ibid. 725.

24. svapne jananī-yonyām | apy ¹) anucitāyām ¹) ca ¹) yo naro visati ||

pañcāhorātrāṇāṃ | na ²) sa ²) jīvati ²) niścitaṃ ²) paścāt ||

1) B atha cintyāyām ca C vādhaviṣyām vāpi 2) AD na jīvati niścayam

Wenn ein Mensch im Traume in den Leib der eignen Mutter oder einen anderen verbotenen Leib (zum Zweck des Beischlafs) eingeht, lebt er nicht länger als fünf Tage hindurch.

Die Lesart von C ist wohl aus vadavāyām verderbt. Cf. 2. 4.

Nach v 17 bringt Leid: jananyām (ca) praveśanam; ominös ist: mātuḥ praveśo jaṭhare: h 5 cf. k 8; AP 68. 5. 1; nach p 12 stirbt, wer: viśet kūpam (v. l. kudyam) ca mātaram.

Śrīśūlapāṇi Prāyaścittaviveka (Weber, Cat. d. Berl. Hdschr. 327 Nr. 1148 Ch. 328) Bl. 11 b nennt folgende Handlung ein mahāpātakam: mātaraṃ yadi gacchet tu snuṣāṃ vā puruṣā-dhamaḥ . . . .

- 25. pakasthāne raktaprasūna-vipine ¹) prasūtikā-bhavane²) | yo³) viśati vikṛtagātro ⁴) | yamapura-yātrāṃ ⁵) sa vidadhāti ⁶) ||
- 1) AD vitāne C vapane 2) bhuvane 3) A yā
  4) C vitatagātro 5) B yamapuri-0 C yamam upari yātrā 6) B
  vidhadāti

Wer in eine Küche, einen Wald voll roter Blumen, in

svapne Sgnipravesyas (!) tu yo na nirgamate (!) punah | jalapraveśa (!) drśyamte dravyam tasya vinaśyati || cf. S. 119 Anm.

¹ Hier wird (Vers 1 c d, 3 c d, 4 a b, 5 a b (?)) eine ganze Anzahl solcher widernatürlichen Handlungen aufgezählt: wer das Semen virile in ein flammendes Feuer, den Mund eines Mädchens, in eine Äffin, die Kehle des raktakantha (Kuckuck-Art), in ein Messinggefäß ergießt, der . . . .; die Verse 1 d und 2 c d finden eine Parallele in n 55:

ein Haus, in dem eine Frau soeben geboren hat, eintritt, tritt den Weg in die Stadt des Todesgottes als Krüppel an.

Entstellter Körper: 2. 110.

Die Küche (Schlachtstätte) ist durch das vergossene Blut besudelt; rote Blumen sind ominös: 2. 38, 52, 69, 120; vgl. 2. 33; sind günstig: 1. 66.

Wald voll roter Blumen cf. e8:

vanapuşpam raktavarnam palāsam ca supuşpitam | kārpāsam suklavastram ca drstvā duhkham avāpnuyāt ||

śuklavastram kaum richtig, zumal weiße Gewänder Glück bedeuten: 1. 30; cf. kānane raktakusume (maranam): v 16.

Unter pāpakarmaniveśane (maraṇam) v 16 sind wohl unreine Gebäude (Schlachthaus, Wöchnerinnenhaus usw.) zu verstehen.

Die Wöchnerin und deren Haus gilt als unrein (s. die Belege im Petersb. Wb. unter sūtaka; sūtikāgāra u. d. folg. W.). Wer die Speise einer Wöchnerin genossen hat, soll sich zur Abwehr von Unheil an den Agni tantumant wenden (Ait. Brāhm. 7. 9). Jedenfalls muß er Buße tun (ibid.). Mit einer Wöchnerin und einer Menstruierten soll man nicht sprechen: Śānkh. Gr. S. 4. 11.

26. yaḥ kūpa-vivara-kandara-gartāsu tamovṛtāsu timire ca vidhivaśato viśati pumān | samasta-vipadām padam sa syāt ||

Pāda cd lauten bei C: vidhivašataḥ khalu puruṣaḥ samastavipadaṇ hitasya syāt

Wer infolge einer Schicksalsfügung in eine Schlucht, ein Loch, eine Höhlung oder Grube, die von Finsternis umhüllt sind, oder (sonst in den Bereich der) Finsternis eintritt, dürfte der Sammelpunkt alles Miβgeschicks sein.

D¹: timire ca = kiṃva anyatra gaḍha timirāṃta. Cf. 1. 30; 2. 52.

c 34: uccaih patanti garteşu bhasmā-'ngara-yuteşu ca | kṣāra-kuṇdeṣu cūrṇeṣu mṛtyus teṣāṃ na saṃśayaḥ ||

k8: sterben muß, wer von einer Bergspitze herab in eine Religionsgeschichtliche Versuche u. Vorarbeiten XI. 4.

finstere Grube fällt. Caraka in Adbh. 510: sterben muß, wer: kaluṣe Smbhasi paṅke vā kūpe vā tamasā"vṛte | svapne majjati...; cf. Caraka in Adbh. 509 zu 2. 98.

Auch die Verehrung (das Aufsuchen?) stehender Gewässer (anupanam sevanam) würde Unglück bedeuten: AP 68. 5. 11.

Nach Parāśara in Adbh. 503 ist ominös: praveśas tamasi. Leid erfolgt beim Bedrängtsein durch Finsternis (?): v 17. — Schon im Veda gelten natürliche Gruben und Rinnsale als der Sitz der Todesgöttin: Taitt. Samh. 5. 2. 4. 3 und Petersb. Wb. u. irina. Räuber ergreifen im Walde einen begüterten Reisenden, schleppen ihn zu einer Grube (karta wohl nur dialektisch für garta), nehmen ihm seine Habe und laufen weg: Ait. Brāhm. 8. 11.

27. bhakṣaṇam īkṣaṇam āptiḥ | pakvānna - vipakva - māṃsayor yasya || kraya-vikrayam ca tasya | pravināśo vā¹) 'rthanāśo vā ||

1) vā fehlt bei B

Wer gargekochte Speisen oder gargekochtes Fleisch ißt, sieht oder erlangt, und wer (damit) Handel treibt, geht zugrunde oder verliert sein Vermögen.

Mit ca des Pāda c schließt Bl. 18 b des Ms. C ab. Bl. 19—20 fehlen; der Text beginnt mit V. 3. 55 ("naram") des Ms. C; s. u. 2. 49 a.

Der Anblick, Genuß oder Empfang von rohem Fleisch dagegen ist heilvoll: 1. 36.

Der Empfang oder Genuß von gekochten Speisen ist ver-

hängnisvoll (k13; n14).

Der Genuß von gekochtem Fleisch bringt Verderben: h5; q11; q46; Fleisch als solches aber bedeutet Glück: w10; der Genuß von Fleisch bringt Gutes: q5.

28. śaṣkulikā ¹)-²pūpa ²)-polikā ²)-śrāṇā-"dīn abhyavaharati reto ³) yaḥ || bahuśo Spi śoka-śaṅkā maranam vā ⁴) tasya na cireṇa ||

1) B śakkulikā 2) B pūpalikā D poli-° 3) B rato
4) AC tāt D tā

Pāda a zählt 14 statt 12 Silben; die Lesung von B wäre metrisch

möglich; doch ist das Wort pupalika unbekannt.

A¹ D¹: svapnamadhyem kamjīm athavā purī, polī, šikharana ityādi padārtha . . . purī, Mol.: a raised wheaten cake fried in butter or oil; — polī, Mol.: a plain wheaten cake: also a cake composed of rice-flour and rolled up with wheaten; — šikharana Mol.: a dilute mixture of plantains, melons etc. in curds or milk, with sugar and spices; das entspr. Sanskritwort šikharinī erklärt Boehtl. Wb: gekäste Milch mit Zucker und Gewürz.

Wer das śaskulika-Gebück, Kuchen, das polika-Backwerk, Reisbrei, ühnliche Speisen oder das semen virile genießt, erleidet alsbald heftigen Schmerz, Kummer oder den Tod.

Reis: 1. 96; alle mit Öl gebackenen Kuchen verheißen Unglück, wie dieses selbst: 2. 31.

v 8: apūpa-śaṣkulīr jagdhvā vibuddhas tadvidham vaman | na jīvaty; Ölkuchen usw. (piṇyākādīni) verheißen Unglück: w 4; k 12; k 17; q 10; Caraka in Adbh. 510 f.:

śaṣkulīr vā'py apūpān vā svapne khādati yo naraḥ | . . . Der bloße Anblick von Ölkuchen und Öl ist verderblich: AP 68. 2. 46. Ein Reißgericht bringt Unglück: q 34 in 1. 150.

29. svapne hṛdaya-sarasyāṇi | yasya prādurbhavanti padmāni ||

kuṣṭha-vinaṣṭa-śarīro | yama-vasatim yāti sa tvaritam |

Wenn im Traume inmitten seines Herzens wie in einem Teiche Lotusblumen entstehen, so entfernt sich (der Träumer) mit einem vom Aussatz vernichteten Körper schleunigst zur Wohnung des Todesgottes.

A<sup>1</sup>D<sup>1</sup>: svapnāmta āpalem hṛdaya-rūpa puṣkarinīmta . . . cf. 1. 108; 2. 34 ff.

In wessen Brust Lotusblumen im Traume erstehen, der geht an Aussatz zugrunde (Caraka in Adbh. 510 f.):

padmāny urasi jāyante svapne kusthair marisvati ||

30. yalı svapaca-piśācā-"dyailı | sardham vidadhāti sidhunalı pānam || martyalı satyam labhate | sa daruna 1)-jvara-rujāmaranam ||

<sup>1)</sup> B onam

Wer im Traume mit Hundeköchen, Leichendämonen usw. zusammen Branntwein trinkt, erleidet gewißlich durch Fieber und Schmerzen einen grauenvollen Tod.

A<sup>1</sup>D<sup>1</sup>: śvapaca hmaņaje hmāra, māmga; — piśāca: piśāca-ādi-śabdem-karūņa itara yavanādika nīca jana; — sī-dhunaḥ pānam: A<sup>1</sup>: madyaprāśana D<sup>1</sup>: barābara-madya<sup>0</sup>.

Genuß von Branntwein im Traume: 1. 36; — śvapaca und

piśāca: 2. 77.

v 1: svapne madyam saha pretair yah pibet kṛṣyate śunā | sa martyo mṛtyunā śīghram jvararūpeṇa nīyate ||

v 5: madyam sa naśyet kuṣṭhena caṇḍālaiḥ saha yaḥ pibet | v 6 cd: apasmāreṇa yo martyo nṛtyan pretena nīyate (erg.: mriyate); cf. AP in 68. 2. 92; die Umkreisung durch Totengeister und Leichendämonen bringt den Tod: v 10.

Nach k 15 bringt die Freundschaft mit Hunden den Fieberkranken, mit Affen den Schwindsüchtigen, mit Rākṣasa's den Wahnsinnigen, mit Leichendämonen den Verblödeten Verderben. Wer im Traume überirdische Gestalten wie Yakṣas, Rakṣas, Pretas oder Piśācas sieht, stirbt im neunten Monat.

31. pibati ca yaḥ snehaṃ vai | saha cāṇḍālaiḥ sa¹) pramehato mriyate || kṛṣaraṃ²) yo bhakṣayati | kṣaya-rogāt tasya mṛṭyuḥ syāt ||

Pāda ab lauten bei B: pibati sneham yaḥ saha caṇḍālaiḥ sa praº...||
1) fehlt bei AD
2) B kṛśaº

Wer ferner mit Cāṇḍāla's zusammen Öl trinkt, stirbt an Harnkrankheit; wer ein Gericht aus Reis und Sesamkörnern genießt, an Auszehrung.

Das Kochen der Speisen in Öl (2. 88), der Genuß von Fett, frischer Butter und Mark (2. 106, cf. 2. 107), die Salbung namentlich des Kopfes (2. 152), jedoch auch des Körpers überhaupt (2. 67) mit diesen Mitteln (2. 106), ferner mit Öl oder anderen fettigen Substanzen (2. 107), resp. mit Öl, das einen Farbzusatz erhalten hat (2. 69), ja der bloße Aublick des bei

der Arbeit befindlichen Ölmüllers (2. 97) sind verderblich , ebenso der Genuß des Reises in manchen Formen (1. 96); — Mensch niederer Kaste: 2. 108; Reis: 1. 96.

Wer den Körper mit Öl gesalbt, Reis mit Sesam genießt,

stirbt: AP 68. 5. 1.

Wer im Traume zusammen mit Cāṇḍāla viel Öl trinkt und infolgedessen erbricht, alsdann aber erwacht, bleibt nicht am Leben (Caraka in Adbh. 510 f.):

sneham bahuvidham svapne cāndālaih saha yah piban | sa cet prachardayet tādṛk pratibuddho na jīvati ||

desgl., wer von einem Hunde entführt wird (ibid.):

pretaih saha piben madyam yah svapne kṛṣyate śunā |

sughorajvaram āsādya prayāti yama-mandiram |

sneham bahuvidham svapne cāṇḍālaih saha yah pibet |

budhyate sa pramehena gṛḥyate sa ca mānavah ||

Genuß von Reis mit Sesam bringt Verderben: h5; bringt Glück: m27 in 1. 96.

In der Mantik bedeutet es Unglück, wenn: kṣīyante

tailanāyakāh (Saun. Kār. 69b).

Solche Motive, wie sie der obige Vers gibt - der Träumer zusammen mit Leichendämonen oder den diesen gleichgeachteten Candala Öl oder Branntwein trinkend (s. o. 2. 30) - werden vom Epos häufig als Vorboten des Unglücks genannt. In charakteristischer Weise häuft deren Kompilator dann eine Menge von Omina, so z. B. im Sundarakanda des Rāmāyana, wenn dieses dem Tode des Kumbhakarna einen Traum vorausgehen läßt, in dem derselbe auf einem von Büffeln und Affen gezogenen Wagen nach Süden geht. Er und seine Umgebung trägt gelbe Gewänder und spielt in einem Teiche aus Kuhmist. Das Gefolge tanzt, singt und macht Musik, trägt kahlen Kopf und rote Kleider. Die Frauen trinken Öl und lachen laut. Sie alle sind Rāksasī. -Die gleiche Situation gibt das Agnipur. Nach ihm versinkt ganz Lankā im Meere. — Rāmāy. 2. 69 in Adbh. 511 f. heißt es: "Ich habe einen Traum gesehen. Der Mond ist auf die

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Das Sesamöl war bereits den Alten als indisches Produkt bekannt: Lassen, Indische Altertumskunde<sup>2</sup> 1. 293 Anm. 4.

Erde gefallen. Das Meer war ausgetrocknet und die Sonne von Rahu verschlungen. Ich sah ferner meinen Vater in rotem Gewande, wie er von Männern gebunden nach Süden entführt wurde, und abermals sah ich ihn mit Ölgesalbt, mit rotem Haar, von einem Berge in einen unergründlichen Sumpf von Kuhmist fallen. Aus diesem nackt wieder auftauchend trank er mit der hohlen Hand Öl, immer wieder lachend. Den ganzen Körper mit Öl gesalbt. tauchte er in Öl... usw.

32. abhitaptam 1) pānīyam | sa-gomayam gudalam 2) ausadhena vutam || vah pibati so Spi niyatam | mriyate Stīsāra-rogena 3) ||

1) B atita<sup>o</sup>

2) B gadulam; D sagudam 3) D Stio

Wer erhitztes Wasser mit Kuhmist oder Rum samt Arzeneien genießt, stirbt sicherlich an Durchfall,

D¹ übersetzt: gudayukta.

Genuß von Rauschtrank: 1. 36; Kuhmist als Salbungsmittel ist verderblich: 2, 103,

Arzeneien: f 28; cf. ausadhāni ca yuktāni: w 1 in 1.70; w1f. ist durch Umstellung der Pāda's und darauf erfolgte Korruption zerstört; gomayam von w2b ist jedenfalls in veränderter Form 1 c vorausgegangen, was schon daraus hervorgeht, daß Kuhmist und Schätze gute Omina zu sein pflegen. während sie hier unter den bösen fungieren.

33. yasya jatu 1)-dhātu-kuṅkuma-sindūra 2)-rasaḥ 2) patati3) grhe 3) nabhasah || grhadāhas tasva bhayec | coraih4) śastrā-'bhighāto ya ||

2) AD sindūram 3) ABD oti khalu 4) D cauo 1) fehlt bei B

Auf wessen Haus vom Himmel das Naß der Lackfarbe, von Safran oder Mennig herabfällt, dessen Wohnstätte dürfte durch einen Brand zerstört werden oder er selbst dürfte durch die Waffen von Räubern seinen Tod finden.

A<sup>1</sup>D<sup>1</sup>: kunkuma = keśara Croc. sat.; - sindūra = sindūra Mennig.

Rote Blumen sind ominös: 2. 25; speziell Lack, Mennig und Saffran: 2. 104.

- 34. tālaḥ kīcaka-gulmaḥ kharjūro rohito ¹) drumo vikṛtaḥ ¡ kaṇṭakavān phala-hīnaḥ [ śuṣko ²) vā raktapuṣpo vā ||
- 35. udayati mūrdhani yasya | svapne Spi³) vanaspatilı³) sphuto mūlāt ||
  hṛdi vā gulma-granthiś³) | cā 'nye Snge⁴) vā tad-angabhayam ||
- 1) D rohita<sup>o</sup> 2) B śuklo 3) B sa vinaśyati 3) B <sup>o</sup>nther 4) B anyānge; B fügt hinter bhayam || ein "yugmam" ein.

Wenn eine Weinpalme, ein Rohrschilfbüschel, eine Phoenix sylvestris Roxb., eine Andersonia Rohitaka Roxb. in entarteter Gestalt, mit Dornen versehen, ohne Früchte, verdorrt, oder rot blühend im Traume aus jemandes Kopf (hervorgeht) oder gar ein ganzer Baum aus (jemandes) Herzen von der Wurzel aus, oder ein Strauchbüschel an einem anderen Gliede entspringt, so bedeutet dies Gefahr für das betreffende Glied (des Träumers).

Cf. 1. 108; 2. 29, 36.

tāla D<sup>1</sup> = tālavṛkṣa Mol.: the Palmyra or Fanpalm; cf. Drag. 94 u. Borassus flabellifer L., Roxb. 3. 790; farbige Abbildung bei Roxbourgh, Plants of Coromandel, Tafel 71—72.

kīcakagulma D¹ = veņuvṛkṣācem beṭa; kīcaka Mol.: a large sort of bamboo; veņuvṛkṣā Mol.: a bamboo; — vielleicht die in Indien vertretene Bambusa arundinacea Willd.; nach Boehtl. ist kīcaka = Amphidonax Karka; nach Śabdakalpadruma: hohles Rohr: sarandhrakavaṃśa.

D¹: kharjūra = kharjūrī, the wilde date tree, Phoenix sylvestris R, cf. Roxb. 3. 787; Drag. 93, cf. himtāla 2. 111; — rohita hmaņaje plīha-nāśaka vṛkṣa (jyācem dāḍima sārakhem puṣpa to vṛkṣa) he (A¹: athavā) avikṛta (!) hma⁰ vikāra na (!) pāvalele . . . (A¹: avikṛtakaṇṭakayukta)! nach Drag. 363 u. Amoora Rohituca W. et A. wird die Rinde bei Drüsenanschwell, Leber- und Milzleiden benutzt; cf. Roxb. 2. 213 ff.

Das Besteigen des Tala-Baumes ist charakteristisch für den Sanguiniker: 1.14; der Anblick seiner Frucht bedeutet Unheil: e 6 in 2.7.

v 3 f.: latā kaṇṭakinī vaṃśas tālo (so statt tālī des Textes) vā hṛdi jāyate | yasya tasyā''śu (maraṇam): wenn eine dornige Schlingpflanze, ein Rohr, eine Weinpalme im Herzen jemandes entspringt, so stirbt er schnell.

v 4 (Text kaum richtig): gulmena yasya vahnim anarcişam | juhvato ghṛtasiktasya nagnasyo'rasi jāyate ||

durch ein Strauchbüschel (stirbt der Träumer schnell), wenn in seiner Brust (ein solches) entspringt, und er, mit flüssiger Butter besprengt und in nacktem Zustande, in ein Feuer ohne Flamme einen Opferguß tut (?).

Nach v 9 bringt das Entstehen von Rohr und Schlingpflanzen usw. auf dem Kopfe des Träumers diesem Verderben. h 1: das Herauswachsen von Gräsern und Bäumen aus einem Körperteil mit Ausnahme des Nabels ist gefährlich.

k 7: in wessen Brust ein Schilf, Rohr oder Weinpalme entsteht, der muß sterben. Aus wessen Kopf Rohrbüschel, Schlingpflanzen usw. entstehen, der wird krank und erleidet Unheil (Caraka in Adbh. 509): yasyo'ttamānge jāyante vaṃśagulma-latā-''dayaḥ | . . . .

- 36. giri-gulma 1)-druma-vallī-valmīkā vapuşi yasya jāyante || darbhā-"dīni tṛṇāni ca | tasyā"py aṅgasya vinipātaḥ ||
  - 1) B °-gulyu-°

Wenn Berge, Gestrüpp, Bäume, Schlingpflanzen oder Ameisenhaufen im Körper eines Menschen entspringen, oder (wenn dort) Gräser wie das Kuśa-Gras (hervorwachsen), so bedeutet dies Verlust des Körpers.

Eine Erweiterung und Verallgemeinerung der beiden vorausgegangenen Verse; cf. 2. 34 f.; cf. aber 1. 108. — Schlingpflanzen: 1.117. Das Ruhen auf einem Ameisenhaufen oder Besteigen desselben gefährlich: 2. 99, 39; Ameisen bedeuten Unglück: 2.17; Würmer überhaupt: 2.11; Gräser: der Anblick oder Genuß mancher Gräser: 2.119; das Ruhen auf ihnen: 2.100.

Wenn bei Leibesauftreibungen am Unterleibe oder bei Kopfkrankheiten am Kopfe ein Berg entsteht, so bedeutet dies Unglück: k 16. Gräser bedeuten Unglück: e 18 in 2. 40; bedeuten Krankheit: f 28.

37. kṛṣṇaṃ hayam ārūḍhaḥ | kṛta-kṛṣṇa-vilepano ¹) lulitakeśaḥ || yah kṛṣṇaṇato ²) gacchati | yāṇyām ca ³) sa śāṃyati

yaḥ kṛṣṇapaṭo ²) gacchati | yāṃyāṃ ca ³) sa śāmyati tvaritam ||

1) A <sup>c</sup>nā 2) B <sup>o</sup>pathe 3) A him D hi

Wer auf schwarzem Pferde, mit schwarzer Schminke bedeckt, fliegenden Haares, und mit schwarzem Gewande bekleidet, nach Süden geht, stirbt bald.

Cf. 2. 67. Bedeutung der schwarzen Farbe: 2. 66; des verworrenen Haares: 1. 57.

Wer fliegenden Haares nach Süden oder Westen entführt wird, erleidet den Tod: AP 68. 2. 44.

38. kimśukam aśoka-masanam  $^{1})$  | śālmali-vṛkṣam ca pārijātatarum  $^{2}) \parallel$ 

yaḥ puṣpitam ārūḍhaḥ | sa cirān na citām³) alaṃ kurute ||

1) ABD maśanam 2) AD pāribhadraº

3) A cisām

Wer eine Butea frondosa, Jonesia Asoka Roxb., Vernonia anthelminthica, den Seidenwollbaum oder Erythrina indica in blühendem Zustande (im Traume) bestiegen hat, ziert alsbald den Scheiterhaufen.

A<sup>1</sup>D<sup>1</sup>: kiṃśuka = paļasa (palasa) Mol.: = Sanskrit palāśa: But. frond.; s. Roxb. 3. 244: die Grundfarbe der Blüten ist ein schönes, tiefes Rot, "shaded with orange and silver-coloured down, which gives them a most elegant appearence"; cf. Drag. 334, Q. Craufurd 166: the flowers raceme-fascicled, large, red, silvered with down.

Aśoka = aśoka; Strauch mit roten Blüten s. Roxb. 2. 218; Drag. 298; cf. oben 1. 141; unten 2. 111, 141.

masana D<sup>1</sup> = citraka, Boehtl. Wb. und Mol.: Ceylon leadwort, Plumbago Zeylanica Lin.; nach Pet. Wb. ist masana = somarājī: Apte: a species of medicinal plant. Cf. Drag. 516; nach Roxb. 1. 463 sind seine Blüten völlig weiß.

śālmali — śeṃvarī (°ra) Mol.: Silk-cotton tree, Bombax heptaphyllum L.; śālmali ebenso bei Boehtl., Mol. und Apte; (ein Baum mit Dornen und roter Blüte s. Boehtl.) vgl. Roxb. 3. 167; Drag. 428.

pāribhadrataru A<sup>1</sup>D<sup>1</sup> = nimba, Mol.: a tree, the bitter nimba. - 2) In Sanskrit: The name of other trees, the coral tree . . .: letzteres offenbar richtig, denn pārijāta (dies die v. l. von BC) nach Mol. = the coral-tree, Erythrina fulgens, ebenfalls rot blühend, nach Dragendorf 333 = Erythr. ind. Lam., cf. Roxb. 3. 249. — Diese Identifikation ist annehmbar. Doch ist sanskr. parijātaka auch = Nyctanthes arbor tristis; s. Drag. 527; J. Anthrop. Soc. Bombay VII 551; ibid. p. 94; aaO. 551 heißt der Baum auch "the Sephālikā or the night-flowering Jessamine or the Deserted Sweetheart". Nach einer von Garcia erzählten Sage ist er die Transformation eines jungen Mädchens, das von der Gottheit der Sonne geliebt und dann verlassen wurde, weshalb es sich aus Kummer in einen Baum verwandelte, der während der Nacht blüht, sich der Sonne aber verschließt. - Die Blüten sind Jasminähnlich und versenden einen süßen Duft. - Eine andere Entstehungsgeschichte s. aaO. 94; Apte, Sanskrit-Dikt. u. pārijāta.

Bei vielen dieser Bäume wiegt also die rote Farbe vor, cf. 2. 25. Das Besteigen von Bäumen mit roten Blüten bringt Unheil (h 4), also auch das Erklimmen des Śālmali, Kiṃśuka und Pāribhadraka (k 11); des Kiṃśuka und Pāribhadra (q 10). Parāśara in Adbh. 505: kusumita-kiṃśuka-kovidāra-karavīra-caitya-yaṣṭi-rūpā-'dhirohaṇaṃ . . . māraṇāya. Häufig wird beim Palāśa die rote Farbe erwähnt: bahuraso lohitarasaḥ palāśaḥ Śat. Brāhm. 13. 4. 4. 10; Sāyaṇa zu Ait. Brāhm. 2. 1. Nur seiner roten Blüte kann der Baum seine ominöse Bedeutung verdanken, denn im übrigen ist er hochheilig. In der Śat. Brāhm. 1. 3. 3. 19 gegebenen Wertordnung steht er an erster Stelle. Er ist der Mutterleib (Sāy.: kāraṇa) aller Bäume (Ait. Brahm. 2. 1). Aus ihm besteht der Opferpfosten (ibid. Kauṣ. Brahm. 10. 1), aus ihm der Stab des Brahmanen (Śankh. Gṛh. 2. 1). Ein aus den Blättern dieses Baumes her-

gestelltes Dekokt wird bei der Fertigung von Ziegeln benutzt, die zum Agnicayana dienen (Sat. Brahm. 6. 5. 1. 1).

Eine antike Abbildung des Palāśa s. Griffiths, Ajantā Fig. 72; eine moderne: W. Roxbourgh, Plants of the coast of Coromandel, London 1795 Blatt 21.

39. śuṣka - taru - dāru - vallī - kılaka - valmika-gulma-kaṇṭa-kinaḥ 1) ||

ārūdho yah svapne | sadyo vyasanam bhavet tasya |

1) AD otah

Wer trockene Bäume, Holzscheite, Schlingpflunzen, Pflöcke. Ameisenhaufen, Gestrüpp oder Dornbüsche im Traume bestiegen hat, dürfte sofort Mißgeschick erleiden.

 $A^{1}D^{1}$  kīlaka = dhasa.

Das trockene, saftlose, stachliche Gewächs bringt immer Unglück: 2. 34 f., 63, 111, 121.

Schlingpflanzen: 1. 117.

Ameisenhügel und Dornen sind als Ruhelager gefährlich: 2, 99.

Das Besteigen eines Ameisenhügels bringt Verderben: k 11; q 10; desgl. der Anblick oder das Besteigen von verdorrten Bäumen: Parāśara in Adbh. 503.

40. catvara-tarum śmaśānam | śūlam yūpam śavam 1) samārūdhah ||

tasya ²) caramā ²) niśā 'sau ³) | jvalanam tatre'kṣate ⁴) no cet ||

1) A śava B śabam 2) D vertauscht diese Worte 3 D sa 4) AD° 'syate

Wenn jemand einen auf einem Kreuzwege stehenden Baum. einen Leichenhügel, einen Spieß, Opferpfahl oder Leichnam wstiegen hat, so ist es, falls er dort keine Flamme sieht, dessen letzte Nacht.

A<sup>1</sup>D<sup>1</sup>: svapnamadhyem jo puruşa cavathya varacya tarüvara cadhalom; — cavatha m. a spot on which four roads meet. Hence any place of assembly for gossips or scamps, answering to Alehouse, barber's shop, village-tree etc.

Zu Kreuzweg-Baum s. caityadruma in 2. 59; Leiche und Leichenhügel: Leichnam bedeutet Glück: 1. 116; der Tod eines Freundes Geld: 1. 131; wer aber bei einem Verstorbenen im Bette schläft, erleidet Mißgeschick: 2. 102; — der Träumer liegt auf einer Leichenstätte: 1. 55; genießt dort Speise: 2. 48; besteigt ein Grabdenkmal: 1. 95; — der Spieß: cf. 2. 132.

e 17: patitam nakhakeśam ca nirvāṇā-'ṅgāram eva ca | bhasma-pūrṇām citām dṛṣṭvā labhate mṛṭyum eva ca |

e 18: śmaśānam śuṣkakāṣṭham ca tṛṇāni loham eva ca | masīm ca kimcit kṛṣṇam ca dṛṣṭvā duḥkham labhed dhruvam ||

(v. l.: śmaśāna-tṛṇa-kāṣṭhaṃ und lauham).

Dagegen bringt der Empfang des Leichenfeuers (maraṇa-vahnilābha) nach r (angeblich Zitat aus Matsyapur. Viṣṇupur. Viṣnudharm.) Glück.

Nach v 11 ist das Liegen in Erdspalten und auf Leichenstätten gefährlich. Nach g 6 in 1.114 der Genuß (? Anblick?) eines Leichenbrandfeuers (? von Knochen und Feuern?) ominös. Das Besteigen einer Leichenbrandstätte bringt Unheil: h 6; eines Scheiterhaufens: k 12; Lingapur. in Adbh. 509. Ferner ist unheilbringend: das Besteigen eines Opferpfahls: k 11; q 10; AP 68. 5. 6: wer, nachdem er einen Opferpfahl bestiegen, alsdann ein Schiffsverdeck besteigt, besteigt alsbald die Spitze eines Marterpfahls. Verhängnis bringt auch citäprapäta (Varäh. in Adbh. 504); caityayaṣṭi-rūpā-'dhirohaṇaṃ (Parāśara in Adbh. 505); das Fallen auf eine Begräbnisstätte oder in eine Grube: Caraka in 2.98.

41. sūkara-yuktā nārī | grīvā-bāhv ¹)-antare ¹) prakarṣati²)
yam ³) ||

sā tasya paścimā syan | niśā na ced bhavati giriśrnge ||

1) B o-baddham naram

2) A <sup>o</sup>rsayati

3) B yā

Wenn eine, von einem Schwein gezogene Frau jemanden zwischen Hals und Armen mit sich fortzieht, so dürfte es (des Träumers) letzte Nacht sein, sofern er (sie?) sich nicht auf einem Bergesgipfel befindet.

A<sup>1</sup>D<sup>1</sup>: hem jara parvata sikharāvara pāhilem tara doṣāvaha nāhīm; anyatra pāhilem tara tyācyā āyuṣyācī tī śevaṭacī rātra jāṇāvī.

Weibliche Dämonen: 2.4; Schweine: ihr Anblick (2.16), die Entführung durch sie (2.82) oder eine Frau, die von einem wilden Schwein gezogen wird (2.41), der Angriff (2.151) und die Verwundung (2.78b) durch ein solches sind ominös.

Die erhabene Stellung (auf einem Reitelefanten: 1. 150, cf. 1. 25; einem Hause: 2. 14; einem Baume: 2. 52; einem Felsen: 1. 136) steigert das gute und mildert das böse Omen; cf. 1. 33.

- 42. yo¹) mānavam ārūḍhaḥ²) | preta-yutam damṣṭrisaṃyutam svapne || yāmyābhimukham³) gacchati | sa mriyate niścitam na cirāt ||
- 1) A yo Snyam 2) AD odham 3) AD yasyāo

Wer einen Menschen, einen von einem Toten-Gespenst oder Raubtier gezogenen (Wagen) im Traume bestiegen hat, und (auf ihm) nach Süden fährt, stirbt sicherlich alsbald.

D¹: jo svapnāṃta manuṣyāvara ārūḍha puruṣa, śavayukta āṇi daṃṣṭrisahita asā āpale samora yeta āhe aseṃ pahāto . . . .

A<sup>1</sup>:... puruṣa va śava āṇi vāghādi (l.: vyāghrādi) ... Entführung durch Tiere mit langen Fangzähnen: 2, 89.

Besteigen von Menschen: 1. 25.

Parāśara in Adbh. 505: damṣṭri-nakhi-kravyādānām adhirohaṇam nagnam vā'dhiruhya yāmyā-"śā-'bhigama(na)m majjanam vā; der Text liest zweifellos falsch: adamṣṭri-".

- 43. hasane śocanam acirāt | pravarttate nartane 1) 5pi vadha-bandhaḥ || paṭhane kalahaś ca²) nṛṇām²) etat prājūena vijūevam ||
- 1) AD namidite 2) AD ca vrnoty

Beim Lachen erfolgt bald Schmerz, beim Tanzen Tod oder Gefangenschaft, beim Lesen Streit unter Männern; so wisse der Verständige.

Singen bedeutet Weinen: 2.44; Freude Trauer: 2.74. Eine lachende Gottheit (2.94) oder eine sonstige lachende Traumerscheinung weiblicher (2.65) und männlicher (2.69) Art bringen Verderben; Tanzen: 2.69, 71.

Umgekehrt bringt Weinen usw. Glück: 1. 70.

Varāha in Adbh. 504 f.:

läsye präpnoti vadham | rudite häsye pragītake rogaḥ || pavanam kalaha-priyam | pratiloma-phalaḥ kila svapnaḥ ||

n 16: hasite kalaham brūyād gīte ruditam ādiśet | añjane netrarogam . . . rogo gached varām ||

cf. a 17: hasite ruditam vidyāt gīte ruditam eva ca | añjane netra-rogas tu roga-cheda-dhana-kṣayam ||

Wer von lachenden oder tanzenden Verwandten umgeben ist, erleidet Mißgeschick: AP 68. 2.42; Lachen bringt Unglück: AP 68. 5.13.

Danach bedeuten also die Träume das Gegenteil: wer lacht, muß später weinen; wer tanzt, wird sterben usw.—eine auch dem deutschen Traumaberglauben bekanntlich geläufige Weisheit; cf. ibid.:

vyāvalgita-vikrīdita- | vilasita-saṃgīta-nṛtya-hasitāni || svapne pratibuddhānām | āyāsa-karāṇy abhihitāni || Vgl. oben 1, 149.

Tanz bringt Unglück: e 26; AP 68. 5. 13; s 6.

Tanzen von Unheildämoninnen in des Träumers Hause: d 18; ein Fest voller Tanz und Gesang: d 21; ein tanzender Mann: d 22 in 2.65; tanzende Götterbilder: e 10 in 2.94; wer mit Rākṣasa's zusammen tanzt, stirbt im Wahnsinn: v 6; Tanz, Lautenspiel und Gesang bringen Unglück: u 12: Tanzen und Lachen: h 8; eine tanzende Unheildämonin: k 4.

Daß Lesen Streit bringt, ist überraschend, da Vedastudium Glück bringt: g 11 in 1. 135, cf. Wortindex unter vedadhvani.

- 44. deśatyāgo rogo | virecane chardane ¹) punar mūtre || maraṇaṃ ²) vā ²) bhavati ²) nṛṇāṃ | rodanam api gayane niyataṃ ||
- 1) AD one Spi ca 2) B onam bhao

Verbannung resp. Krankheit erfolgt sicherlich beim Laxieren resp. beim Erbrechen; beim Urinlassen tritt der Tod ein, und Weinen beim Gesang.

Cf. 2. 43; Kot und Urin bedeuten Gutes: 1. 34; Gesang: 1. 73.

Wem sich im Traume Ausgebrochenes, Urin oder Kot in messingener, silberner oder goldener Form zeigt, stirbt in zehn Monaten: e11. Wenn jemand im Traume Gold oder Silber, Kot oder Urin erbricht, so lebt er nur noch zehn Monate lang (Adbh. 506, angeblich nach Visnudharm., Paräśara, Devala). Beim Erbrechen und Laxieren tritt der Tod ein: v13; h10; k11.

Beim Laxieren verdirbt die Nahrung (annam): Parāśara in Adbh. 503.

Plötzliches Urinlassen ist verderblich: Parāśara in Adbh. 503. Gesang ist ominös: AP 68. 4. 2, 5. 13.

Auf Sympathiewirkung beruht der AP 68. 2. 31 f. ausgesprochene Glaube, daß, wenn ein mit verschiedenen Gebrechen behafteter Mann Urin entströmen läßt und wenn sich (dann?) aus einer Zwischengegend eine Woge heranwälzt, dieses Regen bedeutet.

45. yo mūtrayati svapne | hadate 1) va lohitam bhṛśam bahuśaḥ ||

bhavati dhana-dhānya-naśo | maraṇaṃ va raṇabhayaṃ tasya ||

1) B hatate. Die Lesart von ACD: dahane sicherlich falsch.

Wer im Traume häufig stark Blut uriniert oder scheißt, der erfährt Verlust un Geld und Gut oder den Tod resp. Kampfesgefahr.

Kot und Urin: 1. 34; cf. 2. 44; Blut: 1. 37. Auch das Bluterbrechen bedeutet Unheil: d22. 46. siṃho nāgaḥ puruṣo | grāhaḥ karṣati yadā naraṃ padbhyāṃ ||

baddhasya sapadi mokṣo | muktasya ca tasya bandhaḥ syāt ||

Wenn ein Löwe, ein Elefant, ein Mensch oder ein Krokodil jemanden an den Füßen entlang schleift, so erfährt er, wenn er gefesselt ist, Befreiung, wenn er frei ist, Fesselung.

grāhah D1: susara, Mol.: Alligator.

Löwe: 1. 94; Elefant: 1. 150. Das Besteigen eines Menschen gilt nur als Vorbedingung einer Wundertat für heilvoll (1. 79). Als Entführer ist der Mensch ominös wie das Leichengespenst (2. 42) oder das Raubtier (2. 46), als "Zugtier" aber Glück bringend (1. 25).

47. pitṛtarpaṇa - pariṇayanā - "dy - utsava - saṃvatsarīyakṛtyesu ||

bhojanam api yaḥ kurute | syān maraṇaṃ tasya na cireṇa ||

Wer beim Manenopfer, bei der Hochzeit und ähnlichen Festen, oder wer bei den jährlich wiederkehrenden Zeremonien Speise genießt, stirbt alsbald.

Hochzeiten weissagen Unglück: 2. 74, wie alle feierlichen Zeremonien: 2. 148.

Der Anblick von Zusammenkünften und Familienfestlichkeiten ist ominös: AP 68, 5, 10.

48. nivasati 1) śaila-śilāyāṃ 1) | śmaśāna-veśmani ca yaḥ pumān bhuṅkte || niḥsvo bhavati sa sadyaḥ | śaśvan madyena 2) mādyati vā ||

1) B vasati śilāśālāyām 2) B māmdyena

Wer auf einem Bergfelsen sich niederläßt oder an einer Leichenbrandstätte Speise genießt, wird sofort arm oder ist beständig betrunken.

A'D¹ śaila-śilāyāṃ nivasati = śilevara vasaloṃ; bhuṅkte = bhojana keleṃ; śaśvan madyena mādyati = satata madya-pānāneṃ unmatta hoūna marato (D¹ hoto statt hoūna marato).

Leichenstätte 2. 40.

49. yasya svapne raktanı | mālyanı sütranı tathā'runanı vasananı || badhyeta vapuşi yasminıs | tad angam apakışyate 1) tasya ||

1) AD api kro

Wenn im Traume um jemandes Körper ein roter Kranz, Faden oder rotes Gewand gelegt wird, dem geht das (betreffende) Glied desselben verloren.

Mit dieser Strophe schließt die Lücke von C.

Bedeutung des roten Kranzes und roten Gewandes: 2.69. Cf. d 4 in 1.141.

49a. naram bāhubahulena marttyaḥ | svapne vihanti bahu garjamānam ||

ya(h) syāt sa nūnam parimuktadeho | graho-'ttha-pīḍā'panayaih samastaih ||

Nur bei C, cf. 2. 78 ab; Metrum: Upajāti; desgl. der folgende Vers; d. h. es wechselt die Quantität des ersten Pāda, also: === | ---

Wenn ein Mensch im Traume einen laut brüllenden Mann mittelst vieler Arme niederschlägt, dessen Körper dürfte frei sein durch die Wegnahme von allen, durch Dämonen hervorgerufenen Beschwerden.

Gehört sachlich nicht hierher, weil es sich ja um die Unglück verheißenden Träume handelt; ebenso 49 b.

Die Dämonen werden häufig vielarmig dargestellt. Der Träumer tritt hier als Dämon auf.

49 b. tādṛk striyam yo vinihanti marttyah | svapne gajam pāpamdi (?) śūkaram vā ||

sa mucyate mṛtyubhayair 1) vikārair | nīrogadehaḥ sataaṃ sukhī syāt || yavanaḥ ||

1) C <sup>o</sup>vair. — Unter Yavana ist wohl der Verfasser eines astrologischen Lehrbuchs zu verstehen.

Wenn ein solcher Mann eine Frau, einen Elefanten oder einen Eber im Traume niederschlägt, bleibt er von lebensgefährlichen Erkrankungen frei, dürfte einen gesunden Leib behalten und immer glücklich sein.

50. yo Styanta 1)-pāṇḍurā-'ṅgaṃ 2) | savyādhiṃ 3) liṅginaṃ vikṛta-veṣaṃ ||

budhyeta vīkṣya puruṣam | tasyāpi syād vapur-glāniḥ ||

Fehlt bei C.

1) B tiśaya

2) D °-'nga

3) AD vyādhim

Wer unmittelbar vor dem Erwachen einen, mit überaus bleichem Körper versehenen, oder mit einer Krankheit behafteten, oder einen (Abzeichen tragenden) Asketen oder einen Menschen von abnormer Tracht sieht, erleidet ebenfalls körperlichen Verfall.

D¹ yo svapnāmta atiśaya śubhra amga jhālelā vyādhistha kimvā kāpālādika limgadhārī va . . . . kāpālika Mol. = That worships Shiva after the vāmamārga order. He carries half a kapāla or skull as a drinking cup etc.

Cf. 2. 51; Mönche und Menschen mit abnormen körperlichen und geistigen Eigenschaften sind verhängnisvoll: 2. 93; Krüppel: 2. 110.

51. jaţilam mundam rūkṣam¹) | malinā-'ngam rakta-nīlavastram vā || svapne samīkṣate yas | tasya bhayam mānahāniḥ²)

= 0.3, 57

1) AD bhaikṣyam C bhikṣum

2) ADo niś ca

Wer im Traume einen Flechten tragenden, kahlköpfigen, mageren, mit schmutzigen Gliedern oder rotem resp. blauem Gewande bekleideten Mann sieht, erfährt Bedrängnis und Verlust seines Ansehens.

D¹: svapnāmta jaṭila, mumda, bhikṣāṭaṇa karaṇārā, malayukta śarīrī, kiṃvā tāmbadyā niļyā vastrācā asā bhayaṃkara puruṣa pāhilyāsa . . .

Haare (Kahlkopf): 1. 57; Schmutz: 2. 75; Gewand: 1. 93; rotes G.: 2. 62.

Wer eine mit blauem Gewande, blauen Parfüms und Salben bekleidete Frau im Traume sieht, wird ermordet: f 23:

nīlāmbaradharām nārīm nīlagandhā-'nulepanām | anudṛśyati yaḥ svapne tasya hatyā vinirdiśet ||

i 37: nīlāmbaradharā nārī nīlagandhānulepanaiļ. | avagūhayati yaļ (!) sarve (!) brahmahatyādi nirdiset ||

o 31 (Schluß sicherlich falsch):

nīlāmbara-dharā nārī nīla-gandhā-'nulepanā | avagūhati yaṃ svapne tasya śrīḥ sarvatomukhī ||

Traumerscheinungen, die den Charakter bösartiger Tiere oder Unheil verkündender Menschen tragen, besteigen bisweilen das Bett oder den Körper der von Krankheiten Bedrohten; dazu scheint der "rotbraune Mann", entsprechend der "roten Frau" in der Aura des epileptischen Krampfes, ferner der Wolf und die Eidechse (AP 68. 2. 53) zu gehören. Sicherlich ist dazu die Erscheinung des Kahlköpfigen, des Mannes mit rotem oder weißem Gewande, des die mönchischen Flechten Tragenden, von tierischen Gestalten die des Schlangenungeheuers, der Riesenschlange, des Hundes, der Eidechse, Hyäne, des Stachelschweins, des Hirsches, Tigers und Elefanten zu rechnen: AP 68. 5. 7–9.

Das Tragen von roten und blauen Gewändern ist unheilvoll und wird bisweilen verboten; cf. Prāyaścittaviveka (Weber, Cat. d. Berl. Hdschr. 327 Nr. 1148 Chambers 328 Bl. 151b): atha nīlavastraparidhāne (ibid.: nach dem Bhaviṣyottarapurāṇa wird ein Opfer, selbst ein mahāyajña, dadurch wertlos, daß ein bei ihm fungierender Brahmane ein blaues oder rotes Gewand trägt, s. o. 1. 12); Prāyaścittamayūkha (Berl. Königl. Bibl. ZW 14470) S. 111 R. 15 ff.: anucchistasya nīlīvastraparidhāne; Agnipurāna 170. 40:

nīlavastrā-''di-dharaṇaṃ tapanīyaṃ hi viprasya | tribhiḥ kṛcchrair viśudhyati ||

Śrīśūlapāņī, prāyaścittaviveka Chambers 328 Bl. 97b: parihita-nīlavastrasya bhojanaprāyaścittani; Adbh. 528: svavastram amalam śuklam raktam paśvet tathā'sitam

yah pumān mṛtyum āpannam tasyāpi hi vinirdišet |

52. yaḥ kusumita-bhūmiruhām ¹) | āruhya ²) śikhā-ʾgram aruṇa-kusumāni ³) || avacinute ⁴) dhārayati ca ⁵) | sa niścitaṇ mucyate prāṇaiḥ ||

1) AD °ham C °hān 2) C avaruhya 3) BC puṣpāṇi 4) C anuci° 5) fehlt bei BC

Wer die Krone blühender Bäume besteigt und dort rote Blumen pflückt und trägt, verliert sicherlich das Leben.

Das Besteigen von Gegenständen, wie überhaupt die Bewegung nach oben, bedeutet, falls es sich nicht um ominöse Dinge handelt, meist Glück. Es werden im Traume erklettert: Bäume. Unter diesen bringt Glück: das Früchte tragende (1, 85 f.) Gewächs, der Baum mit Milchsaft (1, 43, 86), die Schlingpflanze (2. 39), der Wunschbaum (1. 136); Verhängnis aber der rotblühende (2. 38), verdorrte, dornige (2. 39) oder auf den ominösen Kreuzwegen stehende (2. 40) Baum. Auch Häuser (2. 14) und Berge (1. 136) werden im Traume erklettert, desgleichen Menschen (2.46), Tiere (2.89) und viele Gegenstände, namentlich Insignien der Götter und Könige (1. 87 f.; 1. 72), Wagen (1. 87), Mauern (1. 88), Grabdenkmäler (1.95, cf. aber 2.40), Ameisenhaufen (2.39), Leichen und Leichenhügel (2. 40); spitzige Gegenstände wie Spieße und Opferpfähle (ibid.), Dornen (2. 99), zertrümmerte Bauwerke (2, 142), Unrat und Abfälle aller Art (2, 100-102). - Die erhabene Stellung auf Tieren oder Gegenständen steigert das Omen (2. 41).

Die Bewegung nach oben liegt im Temperament des Sanguinikers (1. 14). Sie führt zum Wandeln im Luftraum (1. 13). Verderblich ist das Herabfallen und der Zusammenbruch: Das Untersinken des Träumers in schmutzigem Wasser (2. 70), das Herunterfallen von Bäumen, Felsen, Lagern und Bauwerken (2. 80), sowie der Zusammenbruch vieler Werke von Menschenhand (2. 139 f.). Dies versucht Paräśara in Adbh. 503 zusammenzufassen: ratha-śikhara-yāna-chattrā'-vapatanam majjanam vā kaluṣajale (kleśāya).

Cf. f48 (verderbt): wer, einen weißen Lotus in der Hand, einen Baum besteigt . . .

vṛkṣam ārohayed yas tu gṛhītvā śvetapadmakam | svetamanyāni śiraśā svapnāmte ca dhruvārthikam ||

Wer einen Baum mit weißen Blüten besteigt, erfährt Gutes: h 20.

Nach AP 68. 2. 34 f. bringt das Besteigen eines Stieres, Menschen, Baumes, Elefanten, Berges und Hauses Glück, besonders, wenn es sich um weiße Dinge (cf. 1. 30) handelt. Wer Paläste, Kühe, Berge, Elefanten und Wagen besteigt, hat Glück: p 16. Das Besteigen von Stieren, Bergen und Bäumen mit Milchsaft bringt Glück: q 8. Wie das Steigen meist Glück bringt, so auch das Aufstehen vom Fall (patito-'tthāna): v 31; cf. h 21 nach Adbh. S.: patito-'dbhavaḥ; ebensos 22 in der v. l. des Adbh. S.; am richtigsten die v. l. der gedruckten Ausgabe von s (22): phalito-'dbhava; die Lesart von r: palitodbhava ist abzuweisen. Hingegen ist das Herabfallen von oben verderblich: h 3; cf. r: uccāt prapatanam; cf. v 11 in 2, 100.

In Indien findet sich ein sehr ausgeprägter Baumkultus, der mit der abergläubischen Furcht vor seltsamen Erscheinungen des Pflanzenlebens im Zusammenhang steht, wenn nicht daraus hervorgegangen ist. Er scheint durchaus volkstümlich zu sein und macht es uns verständlich, warum die Inder so schlechte Naturbeobachter waren: ihr Verstandesleben lag viel zu tief in den Ketten einer dämonologischen Furcht, als daß es sich zur freien Naturbeobachtung hätte durchringen können. Die Unterscheidung zwischen heiligen und ominösen Bäumen ist der Sanskritliteratur weitaus geläufiger als die zwischen schädlichen und nützlichen Pflanzen im wirtschaftlichen Sinne 1. Daher die strenge Auswahl der Holzarten beim Opferfeuer: s. AP 26. 5. 1 ff.; daher das Verbot, einen Ritus an anderen als solchen Orten zu veranstalten, die mit Glück bringenden Bäumen bestanden sind: AP 21. 3. 5-4. 1; cf. 19 b. 1. 4. Selbst Vögel werden schon dadurch ominös, daß sie auf verabscheuten Bäumen sitzen (Agnipur. 231. 7). Mächtig greift die Erscheinung der Baumgottheit (rukkhadevatā) in das aus den volkstümlichen Pāli-Texten eruierbare Milieu des älteren indischen Buddhismus ein. Des-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Über die Bedeutung der einzelnen Baumsorten im Aberglauben Indiens berichtet z. B. Journ. of the As. Soc. Bengal. vol. 39 p. 223f.; als heilvoll gelten vor allem die Bäume mit Milchsaft: Hultzsch, Proleg. zu einer Ausgabe von Vasantaräjä's Śākuna 52; ihr Holz wird zum Opferfeuer verwendet: AP 70 b. 22. 1. — Cf. unten Wortindex u. kṣīrataru usw.

halb gilt die Beobachtung der Vorschrift vieler Texte <sup>1</sup>, man solle sich des Baumfrevels enthalten, zunächst als religiöse Observanz (etwa für die Vollzieher des Brahman-Opfers: AP 19 b. 5. 5), sodann als Pflicht überhaupt. Der Baum trägt eben eine lebendige, menschenähnliche Seele. Namentlich Feigenbäume waren geheiligt. Selbst Ravana, ein Götterfeind, rühmt sich im Rāmāyana (s. Journal of the Asiatic Society, Bengal. 39. 220 f.): "Ich habe niemals einen Feigenbaum im

tasmān na chedayed vṛkṣān supuṣpa-phalitān kadā | yadī'cchet kulavṛddhim ca dhanavṛddhim ca śāśvatam ||

Manu verbietet den Baumfrevel (11, 143 nach J. Anthrop. Soc. Bombay VII (1904-7) 530). Nach Mitāksarā by Vijūānesvara ed. by Śrī Laksmī Nārāyana Nyāyālamkāra (1829) 301 Regel Nr. 230 f. wird die Verletzung von Zweigen und Stämmen von lebenden Bäumen bestraft. Doppelte Strafe erfolgt, bei Beschädigung von Friedhofsbäumen usw. (caitya-śmaśāna-sīmāsu punyasthane suralaye | jatadrumanam . . .). Die Verletzung der Bäume gilt als eine der kleinen Sünden: Śrīśūlapāņi's prāyaścittaviveka Bl. 76a, s. A. Weber, Cat. d. Sanskr. Handschr. S. 327 Nr. 1:48 Chambers 328. Sie erfordert Sühne: Ms. Chambers 328 Bl. 76a. - Das Verbot der Baumbeschädigung findet sich in der Pali-Literatur wieder: wer Gras, Bäume usw. verletzt, begeht eine Sünde, die Sühne verlangt (Pātimokkha VII 11, übers, in Journal R. Soc. Gr. Britain and Ireland New Ser. VIII 110). Die Baumgottheit der Jätaka's (rukkhadevatā) verläßt wehklagend den gefällten Baum, um sich auf einen anderen zu flüchten. Einzelne Gewächse stehen unter besonderem Schutze. Nach Parāsara in Adbh. 503 bedeutet das Niederschlagen des setu-Baumes Verderben. Hanns Örtel erwähnt Stud. z. vergl. Lit.-Gesch. 8. 120 die Stelle Jaiminīyabrāhmana 1. 43 (Journal of the American Oriental Society 15. 236): "Wenn jemand Waldbäume niederschlägt und ins Feuer wirft, so fressen ihn in jener Welt diese Waldbäume in Menschengestalt." AP 58b. 4. 3: caityavrksā-'bhighātesu satkrtyanam mahad bhayam | Padmapur. 6. 151 wird die Heiligkeit und Unverletzlichkeit der Bäume dadurch begründet, daß einzelne Gottheiten zu ihnen ihre Zuflucht nehmen. Bei dem vedischen Nirudhapasu (s. Sat. Drāhm. 3. 6. 4. 7; A. Hillebrandt, Ritualliteratur 121) wird der Baum, aus dem man den Opferpfosten herstellen will, schmeichelnd angeredet; ein darbha-Schößling soll ihn schützen. Das Beil soll ihn nicht verletzen. Der erste Splitter wird aufgehoben; cf. Chand. Up. 6. 11. 1. Selbst wer im Traume einen Baum fällt, muß sterben: AP 68. 5. 3. - Vgl. W. Crooke, Popul. Rel. 2. 87.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Unter den zahllosen Analogien sei hier nur des deutschen Spruches gedacht: "Schäl keinen Baum, deut' keinen Traum, piep kein Brot, so hilft dir Gott aus aller Not." (Die Traumdeuterei, als Beruf ausgeübt, wird hier also noch als heidnisch empfunden.) Auf indischem Boden siehe Agnipur. in Journal of the Asiatic Society of Bengal 39. 223:

Vaiśākha-Monat niedergeschlagen. Warum denn kommt dies Unglück über mich?" Oft werden Feigensorten als Inkarnationen von Göttern dargestellt: im Padmapurāṇa gilt Viṣṇu als im Aśvattha-, Rudra im Vaṭa-, Brahman im Palāśa-Baume verkörpert.

Im Aśvattha-Baume, dem "Könige der Gewächse", wird die indische "Dreieinigkeit", Visnu, Siva und Brahman, wohnend gedacht (J. Anthrop. Soc. Bombay VII. 88). Die uralte rituelle Feuererzeugung durch Reibung des männlichen aśyattha- in dem weiblichen (liegenden) śami-Holze ist nur aus dem Glauben heraus, daß jenen Bäumen eine Paarung nach Menschenart zukäme, verständlich 1. Noch heutigen Tages glauben kinderlose Eheleute einen Sohn zu bekommen, wenn sie die Hochzeit des Asyattha mit dem Neem-Baume (Melia azadirachta) feiern (J. Anthrop. Soc. Bombay VII. 88). Das Pflanzen von heiligen Bäumen in Gruppen - eine hochverdienstliche religiöse Handlung, da manche Feigensorten, wie namentlich der Banyanenbaum, seines dichten Schattens wegen oft die Rettung des Wanderers ist, weshalb Asoka in seinem siebenten Edikt sich dieser landesväterlichen Fürsorge rühmt - dient dem Zwecke, eine geschlechtliche Vereinigung verschiedener Baumsorten zu ermöglichen. Deshalb werden der Banyan-, Pipal- und Neem-Baum zu einer Gruppe vereinigt; oder man pflanzt eine Fünfheit, durch diese Gewächse im Verein mit dem Mango und Aonla (Phyllantus Emblica) gebildet. — die berühmte Pañcayatī (s. J. Anthrop. Soc. Bombay VII 531), d. h.: die Vereinigung von fünf Arten heiliger Feigenbäume. Unter dieser zu leben, betrachten die orthodoxen Hindus als einen Akt großen Verdienstes. Bereits das Rāmāyana kennt solche Gruppen, und zahllos sind deren Nachbildungen (J. As. Soc. Bengal. 39, 220 f.). Ihre Verletzung wird noch heute als schwerer Frevel empfunden. Von ihren Früchten zu nehmen, ist streng verboten, ehe man nicht den einen dieser Bäume mit dem anderen durch einen Akt, der völlig dem Hochzeitsritual gleicht, verbunden hat (J.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. J. Anthrop. Soc. Bombay vol. 7 p. 90: the sacred fire for the performance of sacrifices is always produced by churning Aswatha and Sami, the former symbolising (?) the male element and the latter the female.

Anthrop. Soc. Bombay VII (1904—7) 530 f.). Eine zwischen einem Menschen und einem Arka-Baume abgeschlossene "Ehe zeremonie" scheint sogar rechtsverbindlich zu sein (s. unten 2.115). — Dem Baume als solchem wohnt eine Heiligkeit und Verehrungswürdigkeit (s. oben 1.146) inne. Der über den Pipal- oder Neem-Baum streichende Wind hat einen im körperlichen und psychischen Sinne heilsamen Einfluß: J. Anthr. Soc. Bombay VII 89.

Die einzelnen Teile des Baumkörpers werden in der Sagenwelt mit solchen des menschlichen oder tierischen Leibes identifiziert: nach dem Channabasavapurāṇa 57 in J. R. A. Soc. Bombay br. VIII Nr. 24, 196 fochten zwei heilige Bullen einmal auf einem Platz. Der eine von ihnen stirbt dabei. An dieser Stätte wächst ein großer Feigenbaum auf. "Wenn man seine Frucht ißt, schmeckt sie wie Fleisch; wenn man ihn anschneidet, fließt roter Saft, d. h.: Blut, aus der Rinde. Der milchige Saft, der aus jeder Stelle des Baumes strömt, wird zu Blut." Solche Erzählungen sind wahrscheinlich durch Ideen des Volksaberglaubens nichtarischer Stämme beeinflußt, deren manche in diesen Formen des Naturkultus geradezu aufzugehen scheinen¹. Der deutschen Dorflinde entsprechend, die weissagende Träume verleiht, wohnt im besonderen dem alleinstehenden, als Heiligtum gepflegten und verehrten Dorf-

J. As. Soc. Bengal. vol. 25 Jahrg. 1856 p. 300 berichtet, daß z. B. der wilde Stamm der Puttooas oder Juanga nur einen Naturkultus ohne Anbetung bestimmter Götter oder Götterbilder zu kennen scheint: "their religious homage they assured us was confined to the nameless spirits which they believe inhabit the woods and mountains. When they find a wild grape vine or a wild plum tree more than usually fruitful, ... they make an offering to the genius loci of a fowl, a goat, or a little rice and spirits . . . " Doch hat der überall hervortretende Polytheismus oder Polydämonismus (bisweilen fälschlich Pantheismus genannt) bereits die ältesten europäischen Beobachter des indisch-arischen Religionslebens zu der Auffassung geführt, daß auch den höchsten und reinsten Kasten eine fast animistische Naturbetrachtung nicht fern läge. Die Inder leugnen es zwar, "Pantheisten" zu sein, der Baumkult aber beweist das Gegenteil, - so glaubt ein moderner Pandit; vgl. J. Anthrop. Soc. Bombay VII 88ff.; Q. Craufurd, Researches concerning the laws, theology, learning . . . of India, London 1817, I 144 versichert: "In India, as formerly in Greece, every wood and mountain, every fountain and stream, is sacred to some divinity."

baum (s. Petersb. Wb. u. caitya; grāmadruma) eine große Wunderkraft inne; meist war und ist er eine Feigenart 1. AP 70 b. 7. 2—4 faßt die von ihm entnommenen Omina zusammen: "Wenn in den Städten 2 Bäume, die von ihrer Gottheit dazu veranlaßt worden sind, weinen, lachen, mancherlei Säfte vergießen, in gesundem Zustande oder bei Windstille, ohne erschüttert zu sein, ihre Zweige herabfallen lassen, trotz ihres geringen Alters Blüte und Frucht tragen, jeden Zustand (des Jahres zugleich, d. h.: Blüte und Frucht zu gleicher Zeit) zeigen, oder beide zur unrichtigen Jahreszeit zeitigen, entsteht sofort furchtbares, vierfältiges Unglück."

Es ist also ominös: das Weinen der Bäume: AP 70 b. 8. 5; Parāśara in Adbh. 441: vṛkṣāṇāṃ rodane vyādhiḥ; Adbh. 441 (angeblich nach Vṛddhagargasaṃhitā, Matsyapur., Viṣṇudharmottara): vyādhim ākhyāti rodane (drumaḥ); wenn Dorfbäume einen Mißton von sich geben: AP 71. 10. 1; weinen: ibid.

Ihr Lachen: Bārh. in Adbh. 441 f. (= AP 70 b. 8. 1, wo aber: nardane deśanāśaḥ syād gelesen wird). AP 70 b. 8. 1; 71. 10. 1; Parāśara, Vṛddhagarga, Matsyapur., Viṣṇudharmottara nach Adbh. 441: hasane deśavidravam.

Singen: AP 71. 10. 1.

Sprechen (Plappern): AP 70 b. 8. 5 = Bārh. in Adbh. 447; Adbh. 441, angeblich nach Vrddhagarga, Matsyapur. Viṣṇudharmottara: jalpatsv api ca vṛkṣeṣu rodatsu (!) ca dhana-kṣayam |.

Von der Stelle rücken: AP 71. 10. 1; Parāśara in Adbh. 441: sthānāt sthānāntarāgame deśabhaṅgabhayaṃ bhavet |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nach J. As. Soc. Bengal 40. 138 wird noch heute in jedem Dorfe Bhāgalpūr's und der benachbarten Distrikte ein Dämon durch Gaben besänftigt, die an dem Fuße des Baumes dargebracht werden, wo er weilend gedacht wird. — Caitya-Bäume gibt es bei den meisten indischen Dörfern. Nicht nur der allein stehende indische Dorfbaum, sondern beinahe jeder isolierte, große Baum außerhalb (in der Nähe) der Ortschaften ist heilig und wird durch Darbringungen von Blumen, Guirlanden, Reis, Milch usw. verehrt; s. Garbe, Beitr. zur indischen Kulturgeschichte 259.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> AP 70c. 32. 19 wird aber zwischen dem puradruma und caityadruma unterschieden.

Vergießen von Säften: — vṛkṣaprasravaṇāni AP 64. 3. 7; Auśanasāni in Adbh. 445 (— AP 70 b. 7. 10—12) lesen (es handelt sich um den Dorfbaum (caityadruma)):

ghṛte madhuni dugdhe ca snehe caiva tathā'mbhasi | kṣaudre dadhini pūye vā vyādhayaḥ syuḥ sudāruṇāḥ ||

cf. AP 64. 8. 1, 5; 70 b. 7. 23 f., 8. 3 f.; Adbh. 444 zitiert nach Vṛddhagargasaṃhitā, Matsyapur. und Viṣṇudharmottara (cf. AP 70 b. 8. 3):

kṣayam sarvatra gokṣīre snehe durbhikṣa-lakṣaṇam | vāhanā-'pacayam madye rakte saṃgrāmam ādiśet || madhusrāve bhaved vyādhir jalasrāve ca varṣati | (AP liest besser: na varṣati |).

Nach Parāśara in Adbh. 737 bedeutet es aber Regen, wenn: kṣīravṛkṣāṇāṃ (ca) snehā bhavanti; cf. AP 64. 6. 8; 70b. 8. 3; das Herabfließen von Wasser: AP 70b. 9. 1; 72. 3. 9; 71. 19. 5; von Milch und Blut bei Bäumen, die zur unrechten Zeit Früchte tragen: Agnipur. 263. 18; Reisbranntwein fließt aus Bäumen: AP 70b. 7. 24, 8. 3. —

Es wird also als möglich gedacht die Ausscheidung von: Wasser, Blut, Öl, flüssiger Butter, Honig, süßer und saurer Milch, Eiter und Rauschtränken. Die weitaus wichtigste Rolle unter den erwähnten Substanzen, die namentlich aus dem Dorfbaum fließen können, spielt das Blut: AP 64. 8. 6 = 70 b. 7. 12 = 71. 10. 5; 70 b. 7. 24, 8. 3; 71. 19. 5; 70 c. 32. 24; Ausanasāni in Adbh. 704:

stambha-vṛkṣa-dhvajā yatra sraveyū rudhiraṃ vasām | ... Mayūracitra in Adbh. 449:

raktaseko drume caitye bhayāya nṛpater bhavet |

Das Bluten der Bäume bedeutet für ein Heer, in dessen Bezirk es sich ereignet, Unheil: Yogayātrā 3. 11 bei A. Weber, Indisch. Stud. 10. 174.

Die Omina des Ausfließens von Säften aus Bäumen und des Entstehens von Blüten und Früchten werden in den beiden Frühlingsmonaten unwirksam: AP 64. 9. 2. — Unter dem Bluten der Bäume ist natürlich die Ausschwitzung eines sich zu Harz verdickenden, roten Saftes zu verstehen, dessen Genuß

konsequenterweise verboten ist: Archiv f. Religionswissenschft. Jahrg. 1903, 246 f.; cf. R. Smith, Religion der Semiten, Übers. S. 94. Schon im Veda zeigt sich eine abergläubische Scheu vor jeder Tötung, namentlich aber vor Blutvergießen, - jene Furcht, welche die Tötung selbst von Ungeheuern als bedenklich erscheinen ließ, die zur Vermeidung der blutigen Schlachtung sogar im Opfer, dem Erfordernis einer Einwilligung des Opferwesens und dessen tierischer "Verwandten" in die Tötung (daher der Ausdruck: sam + jñā Caus. "jemanden darin einstimmen lassen" = schlachten), und dem Wunsche, das Opfertier möge ein metaphysisches Leben genießen (Taitt. Samh. 1. 3. 8. 1 ff.), es möge Glied für Glied in der Himmelswelt wiedergeboren werden (R. V. 1. 162. 8 ff.), führte. Sie hat den Genuß von animalischem Blut (cf. unten in 2. 101; s. auch Kauś. S. 13. 7) als verabscheuenswert erscheinen lassen. Doch auch in den Pflanzen wird ein Schonung erheischendes Leben gesehen. Der häufig vorkommende Satz: "im Baume liegt Lebensodem" (z. B. Ait. Brāhm. 2. 10; Kaus. Brāhm. 12. 7) wird von dem indischen Komm. erklärt (Sāy. zu Ait. Brāhm. 2. 10): "weil er mit einer Seele erfüllt ist, hat er Leben" (jīvā-"vistatvāt pranarupatvam). Daher die so häufig wiederkehrende Idee, daß man das Somagewächs quäle, indem man seinen Saft auspresse; daher die bei dem Ausreißen von Kräutern notwendige Sühnezeremonie (Sat. Brāhm. 1. 2. 5. 10); daher, wie gesagt, das im Veda bereits vorfindbare Verbot, das Blut des Baumes, sein rotes Harz, zu genießen: "Vom Harze soll man nicht essen, denn es trägt die Farbe des Brahmanenmordes. Freilich natürlich dann, wenn es rot ist und aus dem Baumstumpfe quillt, darf man es nicht essen, sonst aber nach Belieben" (Taitt. Samh. 2. 5. 1. 4). Das vergossene Blut gehört in solchen Fällen zweifellos der Baumgottheit an, die in den Palitexten so sehr hervortritt, sich aber bereits im Veda nachweisen läßt. Einige heilige Bäume werden die "Wohnstätten" der Nymphen und Gandharven genannt (Taitt. Samh. 3. 4. 8. 4). Der Parna-Baum belauscht die religiösen Ge-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nach Ait. Brähm. 2. 6 spricht der Opferer vor der Schlachtung: "Einverstanden damit sei die Mutter, der Vater, der leibliche Bruder, der Freund, der Herdgenosse."

spräche der Götter (ibid. 3. 5. 7. 2), was der Komm. so wiedergibt: parnavṛkṣābhimānī devah tad-vṛkṣachāyāyām upaviṣṭānām devānām vacanam aśṛṇot. Die Szenerie entspricht hier offenbar genau der in den Jātaka so häufig gegebenen: die in der Krone des Baumes sitzende Gottheit mischt sich in die Angelegenheiten der Wesen, die unter diesem Schutz suchen. Der heutigen Glaubenswelt fehlt die Idee von dem Ruhen von Gottheiten in oder unter bestimmten heiligen und deshalb verehrten Bäumen (namentlich kommt der Pipal-, Banyan-, Bael-Baum (= Aegle marmelos) hier in Betracht) keineswegs: J. Anthrop. Soc. Bombay VII (1904—7) 530 f.

Unter den "Baumwundern" sind ferner folgende zu erwähnen: Die Bäume zeigen (abnormerweise) Blumen: Garga in Adbh. 449:

dhavā-'svattha-kadambānām puṣpitam yadi dṛsyate | tadā svāmi-vināsaḥ syān naiva tatra tu ca'nyathā || Nārada ibid.:

ikṣuś ca puṣpito yatra śṛṅgavero Sthavā yadi | gṛhaṃ tatra vinaśyeta ṣaḍbhir māsair na saṃśayaḥ ||

Sie zeigen Blüte und Frucht zur unrichtigen Jahreszeit: AP 67. 4. 3; 70 b. 7. 4, 23, 8. 2, 17. 5, 23. 4; 71. 2. 1, 11. 1, 15. 1—2; Varāhasamhitā in Adbh. 445: pūjita-vṛkṣeṣv anṛtau kusuma-phalam nṛpabhayāya nirdiṣṭam

Auśanasāni in Adbh. 443 = AP 71. 15. 1 f.; Mayūracitra in Adbh. 449:

akāle phalapuspādi deśa-vidrava-kāraņam |

Sie zeigen eine Entartung: AP 70b. 17. 5 (AP 69. 3. 4: ein Baum trägt die Frucht einer anderen Spezies; Blüte und Frucht gehören verschiedenen Baumsorten an usw.: AP 70b. 4. 5); 70c. 30. 2; cf. Mayūracitra in Adbh. 449: vaiparītyam vanaspatāv rtūnām ca viparyayah | rājāmātyavadham prāhur; Saun. Kār. Bl. 69b: trṇa-gulma-latā-vṛkṣā viparītaphalāny api |

Sie stürzen ohne äußeren Anlaß um: Parāśara in Adbh. 445: pūjya-pādapānām patanam avanipati-vināśāya; Harivaṃśe (116. 67) bāṇaparājayanimittam nach Adbh. 445:

aneka-śākhaś caityaś ca nipapāta mahītale | arcitaḥ sarva-kanyābhir dānavānām mahātmanām || Cf. AP 70 b. 7. 25 c; 72. 3. 9.

Kaṭhaśruti in Adbh. 725: ... vanaspatayo bhidyante ... (als böses Omen). Cf. AP 70 c. 32. 19, 27; A. Weber, Omina und Portenta § 12.

Bhāgavatapur. 3. 18. 13 nach Adbh. 709: drumāḥ petur vinā'nilam.

Sie verlieren Zweige (Blätter): Mayūracitra in Adbh. 448:

akasmād grāmamadhye tu śākhābhaṅgo mahīruhaḥ | grāmaḥ pralīyate tatra . . .; cf. Nārada ibid.: madhyāhne cā'rdharātre ca śākhābhaṅgo bhaved yadi | grāmo-'tsādo bhavet tatra . . .

cf. AP 70 b. 7. 24, 8. 4; 72. 3. 9; Vṛddhagarga in Adbh. 442. Parāśara, Vṛddhagargasaṃhitā, Matsyapur. und Viṣṇudharmottara nach Adbh. 441: śākhāprapatane Skasmāt (v. l.: kuryāt) saṃgrāme yodhaghātanam; Bārh. in Adbh. 441 f. lesen besser als AP 70 b. 8. 1: yodhā naśyanty aśākhayā.

Gefallene Bäume heben sich wieder in die Höhe: AP 70 b. 8. 5 = Barh. in Adbh. 447, die aber "bhedas ca patito-'tthane rudhesv atra ksayo bhayet" haben, während Barh, in Adbh. 442: rūdhesv annaksayo bhayet | lesen; soll wohl heißen: Zwietracht bedeutet es, wenn ein gefallener Baum wieder aufsteht; - wenn sie weiter wachsen, so bedeutet es aber Untergang beziehungsweise Hungersnot. — Auch Vrddhagarga soll nach einer Glosse in Adbh. 442 "annaksayo" lesen, die daselbst gegebene Textstelle aber lautet: utthane patitanam tu vaded vyadhikrtam bhayam |. -Nārada in Adbh. 456: śuṣka-kāṣṭha-prarohe tu . . . cf. oben S. 16 Anm. 2. Saun. Kar. Bl. 69 b: śuskavrksah prarohanti; cf. AP 70 b. 7. 25; 64. 4. 1, 9. 5; 71. 1. 4, 16. 3; Ms. Brit. Mus. 155 G Vers 5. Besonders ominos ist das unerwartete Ausschlagen des Opferpfostens: Ath. Prāyaścittani 2. 6: atha yasya yūpo virohed asamāpte karmani tatra juhuyat yūpo virohan (Kauś. 125. 2).

Tote Zweige erholen sich wieder: AP 70 b. 7. 24 f.; 72. 3. 9, 11; Yogayātrā 3. 11; Brhatsamhitā 46. 88; Bäume mit unbeschädigten Zweigen bedeuten dagegen Glück: Brhatsamhita 21. 17.

Bäume verlieren Blüte und Frucht: AP 57. 1. 7.
Bäume, namentlich der Dorfbaum, brechen ab: AP
71. 10. 1 = Adbh. 446; cf. Adbh. 745: pura-caityā-"di-bhangeşu
. . . . phalam māsād vipacyate |

Stürzen um (Saun. Kār. Bl. 70a): kāle vā'py atha

vā'kāle mahāvrksā patanti ca . . .

Sie sterben ab: Auśanasāni in Adbh. 443 — AP 71. 11. 1: anṛtau cet phalaṃ puṣpaṃ yatra vā mriyate drumaḥ | vindyād dvādaśame māsi rājñas tatra viparyayam || (AP liest in Pāda b: sūyate drumaḥ).

Sie zeigen, selbst wenn sie blau oder rot bemalt sind, keine Frucht: AP 57. 1. 7.

Sie zeigen in zu frühem Alter Blüte und Frucht: Mayüracitra in Adbh. 708:

bālaḥ phalati vṛkṣo vā phalaṃ badhnāti cā'py asau | ... cf. 71. 15. 2; die Pāda's a b von AP 70 b. 8. 2 kehren angeblich in Vṛddhagargasaṃhitā, Matsyapur. und Viṣṇudharmottara wieder: s. Adbh. 443.

Sie sprossen an einem Ameisenhügel, dem Lager, dem Hause in die Höhe: AP 72.3.11 und öfter. Nach AP 68.2.22 würde das gleiche Phänomen im Traume Glück bedeuten; doch ist dies ganz unglaubwürdig, der Vers sicherlich an unrichtiger Stelle.

Lotus oder ähnliche Wasserpflanzen entsprießen auf ihnen:

Mahābhārata, kurupāṇḍava-kṣaya-nimittam in Adbh. 444: padmo-'tpalāni vṛkṣeṣu jāyante kumudāni ca.

Sie leuchten: AP 70b. 21. 3; 71. 19. 5.

Zeigen Rauch und Staub: AP 72. 3. 9; 71. 19. 5; die caitya-Bäume zeigen Rauch ohne Flamme: AP 70 b. 21. 1; cf. Bārh. in Adbh. 445: pūjitānām phale dhūmo rājňo mṛṭyum samādiśet; | Vṛddhagarga ibid.: yadi vā pūjitāś caityā dhūmā-yanti divāniśam |vikṛta-'nyarttu-puṣpā vā rājňo mṛṭyubhayam bhayet ||.

Sie tragen Gewänder: Wenn der Dorfbaum mit

einem 1. weißen, 2. roten, 3. gelben, 4. schwarzen, 5. blauen, 6. bunten (vielfarbigen) Gewande bekleidet ist, so bringt er nach der Reihe 1. den Brahmanen, 2. den Kṣatriya, 3. den Vaiśya, 4. den Śūdra, 5. den Saaten, 6. den Tieren Unheil. Ist das Gewand mißfarbig (vivarṇa), "so wehen furchtbare Winde": AP 70 b. 7. 15 ff. = 71. 11. 3-5 = Auś. in Adbh. 446, wo statt vāyavas = vyādhayas gelesen wird: "so entstehen furchtbare Krankheiten". Bārh. in Adbh. 446:

nīla-pītā-'ruṇair vastrair akasmāt kṛṣṇapāṇḍuraiḥ | caityavṛkṣāḥ parivṛtā dvijā-''dibhyaḥ sitā-''dibhiḥ | citraiḥ khaga-paśu-vyāla-vyādhiḥ sasya-parikṣayaḥ | trivarṇair vyādhayas tīvrā daśa-māsāt paraṃ smṛtāḥ ||

Bärh. in Adbh. 447 schließt die Aufzählung der Baumwunder mit den Worten:

iti vṛkṣa-vikāreṣu lakṣaṇaṃ parikīrttitam |
pākaṃ ca daśame māsi kroṣṭukaṃ(!) vacanaṃ yathā ||
Auśanasāni ibid.:

pāko Ssya daśame māsi śukrasya vacanam yathā |

Die Autoritäten sind sich also darüber einig, daß ein Baum-Omen innerhalb zehn Monaten zur Reife kommt. Eine Zusammenstellung dieser Wunder findet sich Matsyapur. 232. 1—12.

Als spezielle Gottheit der Baumwunder gilt häufig neben Rudra auch Siva; s. z. B. Agnip. 263. 18; Matsyapur. 230. 6—8; Baumwunder gelten als Staats-Wahrzeichen und richten sich deshalb gegen den König: Matsyapur. 232. 11; sie richten aber auch anderes Unheil an: Matsyapur. 232. 5—11.

Interessant ist die bei Baumwundern, speziell bei dem ominösen Ausfließen von Saft aus Verehrung genießenden Bäumen angewendete Zeremonie (Bārh. in Adbh. 448 = AP 70b. 9. 1—10. 1). Man soll einen solchen Baum umhüllen, mit Salben und Kränzen schmücken, den Brahmanen Geschenke geben, ein Vollopfer (AP Blätteropfer) darbringen, eine Opferspende, Tanz und Gesang, Kranz, Weihrauch, Fackel, Gebet (japya; so in Adbh. S.) weihen, Speise und Trank dem Rudra geben. Die Rudra-Sühnehandlung vernichtet das Baumwunder. — Besser ist die von Vrddhagarga in Adbh. 448

gegebene Fassung, in der wir allerdings statt cātram sivam entweder cā'tra sivam zu lesen haben — es wird also eine Säule des Siva an dem Platze errichtet —, oder nach Matsyapur. 232. 12—15, cf. Matsyapur. in Adbh. 447 ("āchādayitvā tam vṛkṣam ... vṛkṣopari tathā chattram kuryāt") korrigieren könnten: chattram saivam; — danach wäre also ein Schirm über den Baum zu stellen:

āchādayitvā tam vṛkṣam gandha-mālyair vibhūṣitam | saṃsthāpayec cā'tra śivam paśum cā'sya nivedayet || mūlebhya iti ṣaḍ ḍhomān hutvā rudram japet tataḥ | madhu-sarpiṣā tathā bhojyāḥ pāyasena dvijātayaḥ || bhūpradanam ca kartavyam evam naśyati kilbiṣam | vṛkṣasyo'pari chattram tu deyam pāpapraśāntaye || gīta-vāditra-nṛtyam tu rudrasyo'paharen niśi |

Vergleicht man damit die Quelle in Adbh. 432:

devatārcā-vikāreşu śucir vidvān purohitaḥ |
trirātro-"poṣito bhūtvā navaśuklāmbaraḥ śuciḥ ||
devatām snāpya cā"chādya gandhamālyair vibhūṣayet |
madhuparkeṇa vidhivad upatiṣṭhet samantataḥ ||
dhūpadīpaiḥ sanaivedyais tila-lājā-'kṣatais tathā |
bhakṣyair bhojyaiś ca peyaiś ca mantravad-balibhis tathā ||
godānam bhūmidānam ca gīta-nṛtyotsava-kriyā |
raudrī cātraiva hotavyā sarvādbhuta-vināśinī ||
nṛpaś ca gurave dadyād iṣṭām bhūmim sadakṣiṇām |,

so zeigt sich deutlich in der Umkleidung des Baumes, seiner Beschützung durch einen Schirm, der Verehrung durch Blumenketten, Salben, Weihrauch, Lichter, Speisen, dem nächtlichen Umtanzen der Rudrastatue usw. ein dem Ritus der Verehrung von ominösen Götterbildern völlig analoger, und in diesen übergehender, höchst volkstümlicher Baumkultus. — Von Blutopfern für Bäume erfahren wir aus der Pali-Literatur<sup>1</sup>.

Mahāsutasomajātaka (537). — Nach dem Padumajātaka (261) sollen dem von Ānanda gepflanzten Bodhibaum Blumenopfer in Form von Kränzen dargebracht werden. Ein Mann gibt dazu Büschel von Nymphaen her. — Wie die Verehrung heiliger Bäume entsteht, läßt uns in sehr interessanter Weise das Mahāsutasomajātaka (537) erfahren. Einem Könige kommt

Als baumkultische Handlung ist ferner die interessante Beschreibung der zeremoniellen "Festigung der Bäume" Agnipur, 70, 1 ff. zu erwähnen. Man salbt die Bäume mit Wasser, in dem sich Kräuter aller Arten befinden, besprengt sie mit wohlriechenden Pulvern, schmückt sie mit Kränzen. bekleidet sie mit Gewändern, nimmt mit einer goldenen Nadel die (bei Menschen zum Zwecke der Abwendung eines Todesfalles vollzogene) Zeremonie der Ohrdurchbohrung vor, salbt mit einem goldenen Spahn auf der Opferbank sieben Arten von Früchten (7 Früchte?), versieht die Krüge mit Wohlgerüchen, macht von dem Opfer Meldung, und bringt nach der Beräucherung Indra's usw. dem Baume das Onfer dar. Alsdann veranstalten die Priester und Auftraggeber des Ritus mit Versen bacchantischer und schauriger Art, die den Veda's entstammen und dem Varuna geweiht sind, durch Krüge, die zu den Bäumen gehören und der Opferbank entnommen sind, die zeremonielle Reinigung an jenen und dem Opferherrn. Auch soll ein Opfer mit Brennhölzern aus Paläsa-Holz voller Sesam und flüssiger Butter dargebracht werden.

Ganz andere Formen der Sühne zeigen sich bei ominösen Entartungen im Pflanzen- und Tierleben, namentlich beim Übergehen von einer Gattung in die andere (vaikṛtya) usw.: Bäume müssen ausgegraben werden (Nārada in Adbh. 449).

folgendes in den Sinn: "die Baumgottheit hat mir viel geholfen. Ich werde ihr ein großes Opfer bringen". Deshalb läßt er nicht weit von einem mächtigen Feigenbaume (dem Gegenstande seiner zukünftigen Verehrung) einen großen Teich herstellen, siedelt dort viele Leute an und gründet eine Ortschaft. Den Platz unterhalb des Baumes läßt er glätten und in eine rings umzäunte, mit Toren versehene Terrasse verwandeln. Dort wohnt von da an die Gottheit zufriedenen Sinnes; ci. Anthrop. Soc. Bombay VII 88: Of all the trees in India there is none more sacred to the Hindus than the peepul or Aswatha (Ficus religiosa). It is known to them as Vriksha Raja (King of trees). Brahma, Vishnu and Maheswar live in it, and the worship of it is the worship of the Triad. Almost every Indian village has an Aswatha selected for such a purpose and a raised platform or altar erected around it. The god Ganesha and cobras carved in stone are always found on this altar. Every Hindu, whether high or low, removes his shoes and bows down in front of it before he moves on. Generally the village panchayats (l. pañcayati's) are held on this platform, and many a complicated question in the administration of justice is settled there.

Blumen und Früchte dieser Art soll der Fürst aus der Dorfgemeinschaft entfernen (AP 70 b. 6. 3; Varāhasaṃhitā in Adbh. 454); wenn es sich um Getreide handelt, soll man das Feld mitsamt den Früchten an die Brahmanen wegschenken (ibid.). Tiere müssen ausgesetzt (AP 70 b. 11. 1, 3; Matsyapur. 235), resp. an andere Stellen gebracht oder weggeschenkt (AP 70 b. 12. 5) werden. Entsühnend wirkt auch der Regen <sup>2</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In AP 70 b. 11. 2-3 handelt es sich um Zwillingsgeburten. Sie gelten überall (nicht nur in Indien) als verderblich. Bereits das Agnihotraritual zeugt von dieser Auffassung. Wenn in einem Hause Zwillinge von der Gattin, der Kuh oder der Stute geboren werden, so soll man die Frau des Hauses mit einer Opfergabe loskaufen: Agnihotraprakarana in Adbh. 566. Bereits nach Kauś. 109. 1 (cf. Kathaśruti in Adbh. 724; Vaijavava und Mayuracitra in Adbh. 566; AP 67. 3. 2) bringt die Geburt von Zwillingen schlechthin Unglück. Die tierische Mutter soll man wegschenken. das menschliche Mutterwesen loskaufen (Kauś. 110f.). Nach Saun, Kar. Bl. 69 b ist ominös das Entstehen von Doppelfrüchten bei den kadali-, puga-, und ähnlichen Bäumen, sowie die Zwillingsgeburt bei Kuh, Stute, Büffelkuh und Gattin: kadalī-pūga-vrksā-"di-kāsthe garbha-phala-dvayam ... gāvo (!)-Sśvā - mahisī - bhāryā - yugala(m)-prasave sati; in AP 70 b. 11. 2 (= Agnipur. 263. 22 f.; cf. Vrddhagargasamhitā - Bārhaspatya - Visnudharmottaresu nach Adbh. 563) bedeutet die Geburt von Zwillingen bei Stute, Elefantin oder Kuh Unglück; nach Mayuracitra in Adbh. 565 ist dies bei Elefantinnen und Stuten, aber auch bei menschlichen Weibern; nach Kathaśruti in Adbh. 725 bei Stuten, Kühen, Sklavinnen und Gattinnen der Fall. Der Vergleich solcher Stellen wie AP 70b, 11. 2 und Kaus, 11. 1. 11 miteinander ergibt mit Sicherheit, daß die Aussetzung der Frucht des tierischen Weibchens ehemals auch das Los der Kinder der menschlichen Zwillingsgebärerin war. -Die Vielgeburt überhaupt (AP 69. 5. 2). ganz besonders die Geburt von zusammengewachsenen Zwillingen oder Vierlingen (AP 70 b. 10. 2) ist ominös. Dies erstreckt sich bis ins Pflanzenreich: Verderben erfolgt, wenn sich an Blumen oder Früchten (cf. Varāhasamhitā nach Adbh. 454; AP 64. 8. 7; 70b. 7. 14; 71. 11. 2) resp. an Blättern (cf. AP 70b. 7. 14) Doppelwesen zeigen, oder wenn Lotusse (cf. Quelle in Adbh. 726) oder ähnliche Wasserpflanzen in mehreren Exemplaren aus einem Stengel hervorwachsen: AP 70b. 4. 3f.; cf. Archiv f. Religionswissenschaft 5. 271 ff.; s. auch Ait. Brāhm. 7. 9; Taitt. Samh. 7. 1. 1. 3. - Der Mythus kennt übrigens diesen Aberglauben nicht, wie die Sagen von der Zwillinge gebärenden Sītā, von Yama und Yamī, den beiden Aśvin, beweisen. In erstaunlicher Kasuistik ist diese Idee im alten Babylon zu finden, wo die Geburt von Zwillingen bisweilen als gutes (M. Jastrow, Religion of Assyria and Babylonia 391), meist jedoch als schlechtes Wahrzeichen (ibid. 385f.) auftritt. <sup>2</sup> Agnipur. 263. 14: saptāhābhyantare vrstāv adbhutam nisphalam bhavet.

53. vāde kalahe yuddhe | sārddham ripubhih parājayo 1)
yasya ||
nirbhartsanam 2) ca 2) bandhādayo 2) Spi 3) tasyā 'šubham
prasabhāt 4) ||

1) C °rābhavo 2) BC °tsanavadhabandhādayo 3) fehlt bei BC 4) C °bhā syāt ||

Pada cd unrichtig.

Wer in der Disputation, im Streite oder Kampfe mit Feinden (im Traume) eine Niederlage resp. Schmähungen und Gefangenschaft usw. erleidet, der hat Unheil durch gewaltsame Handlungen zu erwarten.

A<sup>1</sup>: tyāsa balātkārem karūņa akalyāņa prāpta hotem. Streit: 2. 147.

54. madhumakṣikā viśanti ¹)|svapne divase Sthavā gṛhaṃ ²)
yasya ||
sa parāsur ³) āśu no ⁴) cet ⁴) | kalayati kalyāṇa-vaikalyam ||

= 0.3, 60

1) AD vasamti C pravišeti 4) BC no vā 2) B grhe

3) C osur

Ein Mensch, in dessen Haus im Traume oder am Tage Bienen eindringen, rerliert gar bald das Leben oder erführt einen Umschwung seines Glückes.

Bienen bedeuten ohnehin Unglück: 2. 23; Genuß von Honig ist verhängnisvoll: 2. 107.

Cf. k27 in 1. 64.

55. citrā-"likhitā-"kāram | svarbhānum candra-maṇḍalā-

yo vīksate Smtarikse sa duhsaham duhkham apnoti |

Wer (im Traume) den unbeweglichen Sourbhanu im Luftraum der Mondscheibe nachfolgen sieht, erfährt unerträgliches Leid.

A<sup>1</sup>D<sup>1</sup>: svapnāmadhyem citrace parī ākašamta camdragrahana lāgalem . . . .

Cf. 2, 12,

Svarbhanu spielt die Rolle des späteren Rāhu. Nach Taitt. Samh. 2. 1. 2. 2 (schon RV) schlägt er die Sonne mit Finsternis. Diese Stelle ist deshalb besonders interessant, weil bereits hier eine "Entsühnung" gelehrt wird, mit der man die Sonnenfinsternis vertreiben kann.

56. saṃcālanaṃ ¹) katham api | svapne sphuṭam ²) iṣṭa ³)-deva ³)-bimbasya ³) || yadi bhavati svasthānād ⁴) | acireṇa tato Spi maraṇaṃ syāt ||

1) Aº nā Bº nam ca CDº nāt 3) C devaº 4) ADº nāt 2) B sphuțim C sphuțanam

Wenn man im Traume das Bild der Schutzgottheit auch nur um ein Weniges von seinem Platze sich entfernen sieht, erleidet man bald darauf den Tod.

Die Gottheit greift in das Traumleben ein. Wer Gottheiten überhaupt (1. 83), namentlich einige Gottheiten, unter denen Siva hervortritt (1. 130) oder diesen allein (1. 103) erblickt, wer vor der Statue Siva's kultische Handlungen verrichtet (1. 129), Nektar genießt oder den Göttervogel besteigt (1. 132), wird Glück haben. Wenn aber die Glieder von Götterbildern sich von selbst bewegen (2. 56) oder abfallen (2. 58), knirschen (2. 57), wenn die Statuen lachen (2. 94), oder die den Göttern gespendete Gabe herabfällt (2. 58), steht dem Träumer der Untergang bevor.

Der Träumer erleidet Not, wenn er ein Götterbild schwanken sieht (a 40): . . . devakampane . . . mahābhayam svapne dṛṣṭe prajāyate; cf. f 32 in 2. 94; k 10. — Einer Götterstatue brechen die Attribute ab:

o 68: bhagna-linga-pratimām ca patitam rājamandiram | yadi pašyati svapnānte tat-kṣaṇāc chāntim ācaret || i 74 (korrupt):

tat palimgam hi pratimā patitam rājya-mandiram | jadi pasyati svapnāmte tatkṣanat śāntim ācaret ||

57. yadi pūjanīyadeva-pratimā-'ngāny eva kaṭakaṭāyante || na punaḥ prayānti bhaṅgaṃ tato Sṅgapīḍā bhaven nibiḍā ||

Wenn die Glieder der Statue der Schutzgottheit zu knirschen beginnen, aber nicht zerbrechen, so ist (dem Träumer) Körperbeschwerde sicher.

Cf. 2, 56; s. f 32 in 2, 94.

Nach AP 71. 1. 4 erfolgt Unheil:

lingā-"yatana-citrānām rodane garjane tathā ||

58. aṅgā-'vayava-nipātaḥ | pūjā-pāto Spy abhīṣṭa-devasya || yadi jāyeta svapne | paruṣaṃ ¹) puruṣasya tad duḥkham ||

1) AC puo

Wenn im Traume die Glieder der Schutzgottheit abfallen oder die dargebrachte Verehrungsgabe herabfällt, so bedeutet dies für den Menschen schweres Leid.

Cf. 2, 56.

Das Herabfallen oder Zugrundegehen der Götterbilder bedeutet Leid: v 15 f.

59. peśalam akāla-jātam | puṣpam ca phalam ca kālajam vā'pi | garhitam 1) ahitam niyamāt 2) | puṃsaḥ kleśāvaham bahuśaḥ ||

1) C nāhṛ (dṛ?) tam

2) ADo niyatam

Eine Blume und eine Frucht, die anmutig, aber zur unrechten Zeit entstanden, oder zur rechten Zeit entstanden aber häßlich und schädlich ist, bringt dem Menschen zweifellos viel Unglück.

Bäume und Sträucher: 1.108. Nur wenn die Blume zur rechten Zeit entstanden und ihrer Natur nach heilvoll ist, bringt sie Glück, cf. 1.65a, 76f.; manche ominösen Pflanzen bringen immer, also auch, wenn sie zur rechten Zeit blühen und Früchte tragen (2.116), Verderben; doch gilt die allgemeine Regel, daß schön und vollblühende Gewächse stets Gutes geben (1.145), während das trockene, saftlose, stachlige Gewächs immer Unheil bedeutet (2.34f., 39, 63, 111, 121). Schön duftende Blumen, zum Kranze vereinigt (1.90, 133), schöne Blumen und Früchte überhaupt (1.39) oder ein mit diesen geschmückter Baum (1.102), saftige

Früchte (1.66) und weiße Blüten, als Spenden dargebracht (1.71), bedeuten aber, zumal, wenn sie dem Träumer in den Schoß fallen (1.65a, 66), Glück. Das gleiche ist bei einem Baum mit Milchsaft (1.43, 86, 146), vielen Früchten und dichtem Schatten (1.59), namentlich wenn der Baum auf einem Berge steht (1.77), der Fall.

Der Verlust von Früchten ist verderblich (phalānām upahāniś ca; Adbh. S.: phalo-'pahāraś ca tathā, so auch r): h 11; (r kommentiert diese Worte durch: anyakṛta-svaphala-cauryam).

60. patitah sthalīṣu puruṣah | padavīm 1) adavīyasīm 1) na jānāti ||
nāśaṃ vā labhate Smbhasi | sa 2) vinasyati bhayayuto 3) vā syāt ||

1) C padavīyasīm

2) fehlt bei A

3) AD laya-0

Wenn jemand, nachdem er auf dem Festlande (in Erdspalten) gefallen ist, keinen Ausweg weiß, wenn er auch nahe ist, oder wer im Wasser zugrunde geht, der stirbt, oder wird von Bedrängnis gequält.

A¹D¹: svapnāṃta koṇī puruṣa khaļīṃta (A¹: athavā anyakuharāṃta) paḍaloṃ aseṃ pāhūna mūḍha hoto śejāraceṃ sthala hī jāṇata nāhīṃ aseṃ pahāto (A: svapnīṃ pāhilyāsa statt pahāto) to puruṣa udakāṃta (A paḍūna) athavā sthalāvara maraṇa pāvato kiṃvā lapūna rāhato.

Sthalīṣu übersetzen A¹D¹ mit khaļīmta; khaļī (dem sthalī des Textes graphisch ähnlich) Mol.: a pit, hole or hollow, was dem Sinne nach richtig sein muß. Vgl. die Parallele Ling. Pur. nach Adbh. 509 (s. S. 276). Jedoch irrt der Kommentar, wenn er den Nachsatz bereits mit Pāda c beginnen läßt.

padavīm adavīyasīm cf. 1. 59; vgl. auch 1. 63; das Herabstürzen: 2. 52.

Wer einen schwierigen Weg geht, dem widerfährt Unglück: AP 68. 5. 11.

61. yo vādyam vādayati | svapne paṭahā-"di-karpara 1)-vihīnaḥ ||

muṇḍita-keśaḥ sa pumān | na cirāt pañcatvam upayāti²) ||

1) BC <sup>o</sup>ṭa 2) C āyāti

Wenn jemand im Traume Musik macht, ohne ein Instrument wie etwa eine Trommel oder eine Schildkrötenschale zu haben, so verliert er die Kopfhaare und stirbt bald darauf.

Das Spielen auf einer richtigen Vīṇā aber gilt als heilvoll: 1.73. Tonsur: 2.65f.

Eine singende, lachende, schwarzgekleidete Frau (Dämonin) bedeutet Unglück: e9; desgl. ein singendes Götterbild: e10 in 2. 94; Saitenspiel, Tanz und Gesang: e26 (= v12); der Ton der Trommel: ibid.; e26; n50a in 1. 44; cf. aber 1. 127; Gesang: h3, 8; Unterhaltung mit Saitenspiel und Gesang: ibid.; Musik ohne Laute und Instrumente: h8; s7; der Ton von Instrumentalmusik, deren Klang unterbrochen und furchtbar ist (? deren Trommel? l. bhurbhura onomatop. = Klang? oder jharjhara?): w5.

Unheimliche Töne haben die Aufmerksamkeit und Furcht des Inders in hohem Grade erregt. Häufig scheinen sie — von Musikinstrumenten, die unangeschlagen Töne hervorbringen, herzurühren: AP 67. 6. 5:

anāhatāni vādyante nadante sabdam āturam |

AP 70 b. 2. 2 (= Adbh. 469):

bheryo mṛdangāḥ paṭahā vadyante va'py anāhataḥ i āhatāś ca na vādyante . . .

cf. Yogayātrā 3. 6; AP 70 c. 32. 7; 71. 2. 2, 15. 6 f = Adbh. 469. Parāśara in Adbh. 469; anāhatanām vadyanām śravaṇam āhatānām aśravaṇam mahate bhayāya.

Oder sie dringen aus dem Luftraum an das Ohr: Matsyapur. 236. 3 (cf. Agnipur. 263. 26): akaśe tūrya-nadaś ca gīta-gandharva-ni(ḥ)svanāḥ (sind ominös). AP 64. 4. 2:

gītānām ca mṛdaṅganām vāditrāṇām ca ni(ḥ)svanaḥ | bhaveyur ākāśa-pathe sa-gandharva-purogamaḥ ||

Cf. AP 71. 15. 4 = Ausan. in Adbh. 470 (nach der Lesart des Adbh. S.):

nadanty aranye türyäni śrüyante vyomni nityaśah | na vaset tatra rājā tu samāgamya diśo daśa ||

Komm.: tu-sabdo Spy-arthe | dasa diso Spi samāgamya tatra na vaset | etad uktam bhavati | kṛtā-'khila-digvijayo Spy etad utpātavati dese vasan satrubhir jīyeta iti.

Cf. AP 71. 13. 2 = Auś. in Adbh. 469 f.

Sie scheinen von Bergen oder Wäldern zu kommen: AP 64. 9. 8: gīta-vāditra-nirghoşo vana-parvata-sānuşu. AP 71. 15. 4: vadanty araņye tūryāņi (cf. Auśan. in Adbh. 470).

Oder aus dem Wasser (Bārh. in Adbh. 470 = AP 70b. 2. 3f.) zu erklingen:

araņye tūrya-nirghoṣaḥ śrūyate yadi vā'mbhasi | śrūyante ca mahāśabdā gīta-gandharva-niḥsvanāḥ || śarīraṃ vyathate tatra |

Sie verkünden, im Inneren eines Hauses wahrgenommen, dem Besitzer desselben den Tod: Paräsara in Adbh. 468: antar vesmany asarīra-gīta-vāditra-niḥsvanais tat-svāmi-vinā-saṃ vindyāt |; cf. AP 71. 15. 5, 8 = Ausan. in Adbh. 468; AP 70 b. 2. 3 d.

Noch heute vermuten die Hügelstämme des Panjab ein herannahendes Unheil für ein Haus, in dem man die Stimme von einem Verwandten oder Freunde hört, während nichts zu sehen ist, was auf die Anwesenheit eines solchen schließen läßt: Ind. Ant. 36, 307.

Magische Musik läßt den Tod befürchten: Matsyapur. 234. 5: (yadi) saṃgītaśabdaḥ śrūyante janamārabhayaṃ bhavet |

Stimmen kommen von irgendwoher (Mahābh. Udyogaparvaṇi (156, 29 f.): bhīṣmābhiṣeke bhīṣmavadhanimittam in Adbh. 710): vācaś cā'py aśarīriṇyo . . . ferner: Mahābh. Gadāparvaṇi duryodhana-vadha-nimittam nach Adbh. 483:

aśarīrā mahānādāh śrūyante sma tadā nṛpa |

Halbgöttliche männliche oder weibliche, dem Luftraum

angehörige Wesen scheinen sie hervorzurufen: AP 64. 9. 7: divyastrī-gīta-gandharva-vimānā-'dbhuta-niḥsvanāḥ.

Lauter, unerklärlicher Lärm ließ sich deshalb im Luftraume hören, als die Söhne Śailūṣa's, eines Fürsten der Gandharven (Luftgötter) ihren Tod fanden (Śailūṣa-sutānāṃ vadhanimittam in Adbh. 483):

prādur āsīn mahāñ chandaḥ khe śarīram na dṛśyate

Unerklärliche Töne, mögen sie kommen, woher sie wollen, werden oft den Göttern zugeschrieben. So heißt es im Mahāsutajātaka: (Man hatte den Ruf der Baumgottheit vernommen), "denn den Ruf der Götter hört man, ihre Gestalt aber sieht man nicht".

Noch heute glaubt man in Indien, daß an den Stätten großer Kämpfe zu nächtlicher Zeit Geräusche, wie das Rasseln von Wagen usw. gehört werden. Diese Meinung herrscht z.B. in der Gegend von Birbhum, Bengal: Ind. Ant. 9. 79 f.

Eine Reihe von Gesichts- und Gehörstäuschungen zählt das Ädityapur. in Adbh. 529 f. auf. Daneben spielen auch Halluzinationen des Geruchsinns (Caraka in Adbh. 531) und des Tastsinns (šīto-'snasya viparyayam; oft) eine Rolle.

Wenn die verworfenen Bewohner der Leichenbrandstätten, die sich von rohem Fleische nähren, ein Geschrei hören lassen, so verkündet dies das Aufsteigen eines Unheil bringenden Sternes (Vrddhagarga in Adbh. 170):

śmaśūna-nilayūnām ca śmaśūne co'pajīvinām | sattvānām ūmiṣā-'dānām śrūyate sumahān svanah ||

Alle diese Erscheinungen sind verhängnisvoll. Ominös ist es auch, wenn ein Trommelschlag einem ins Feld ziehenden Heere entgegentönt (AP 1. 36. 1): senām ced abhyutthitām mandrah pratigarjed: »rājā vā'mātyo va mariṣyatī»-'ti vidyāt.

Dagegen bedeutet es Glück, wenn der Schall nicht von der entgegengesetzten Richtung kommt (Adbh. 468 zitiert Mahābh. Śāntiparv. 102. 7f):

gambhīra-śabdāś ca mahāsvanāś ca śankhā mṛdangaś ca bhayanti yatra [

yuyutsavaś cā'pratīpā bhavanti jayasyai''tad bhavino rupam ahuḥ ||

62. racita-raktā-'ṅgarāgā') | raktā-'ṃśuka-mālya ²)-dhariṇī
ramaṇī ||
syapne yadi parirabhate ³) | tat satyam brahmahatyā

syāt |

1) AD ºgo B ºigarāga

2) māla

3) B paribhavate

Wenn eine schöne Frau mit rotgeschminkten Gliedern, rotem Gewand und rotem Kranz im Traume jemanden umarmt, so bedeutet dies sicherlich Brahmanenmord.

Cf. 2. 4, 69, 75. Stets sind die mit rotem Gewande bekleideten Wesen, so z. B. Männer mit roten Kleidern, ominös: d 21. Der Anblick eines Mannes mit rotem Gewande bringt Unheil: e 26; in a 9 ist, wie f 8 beweist, statt radavastram (rakta) vielmehr dadhivastram zu lesen.

a 22 (Text rekonstruiert; der Schluß falsch):

raktāmbara-dharā nārī rakta-mālyā-'nulepanā | avagūhati yam svapne tasya śrīḥ sarvato-mukhī ||

Daß a 22 d falsch ist, lehrt die Variante f 21 (ähnlich i 36):
raktāmbara-dharām nārīm raktagandhā-'nulepanām |
anudṛśyati yaḥ svapne tasya hatyā vinirdiśet ||

e 16: . . . rakta-mālyā-'nulepanām | upagūhati . . .

n 25 Schluß: tasya mṛtyum vinirdiset (ebenso q 42); o 28: tasya brahmahatyā vinirdiset; m 38: tasya vyādhim vinirdiset.

Männer mit roten oder schwarzen Kleidern als Traumerscheinungen ominös: p7; das Tragen roter Kleider ominös: q11; v12: rakta-srag-vastra-dhäranam maranaya; wer rote Salben, Kränze oder Kleider trägt, stirbt in 6 Monaten: Kālāvalī in Adbh. 506. Das Tragen von roten Gewändern und das Spiel mit ihnen bringt Unglück: h13. Ein rotes Kleid ist ominös: AP 68. 4. 1. Wer einen Asketen mit rotem Gewande sieht, erfährt Unglück: e21. n56 (korrupt):

suvastram samalam suklam rakta pasyetha kṛṣṇakam | tasya mṛtyus ca dṛṣyeta satyam svapnena bhāṣitam || m 35f (ganz korrupt):

raktavastram kṛṣṇavastrām muktakeśīm virūpinīm | yamyā-diśā-"śritā rauti gāyate vā'nudhāvati || athā . . . yati saṃkruddhām āliṅgati ca cargha(?) ti | paśyaty aśru-mukhiṃ nārīṃ vyādhito mṛtyum rechati ||

Soll heißen: wer eine rot- oder schwarzgekleidete Frau mit aufgelösten Haaren und entstelltem Körper nach Süden ziehen, wer sie klagen, singen, nachlaufen, den Träumer umarmen, ihr Auge voller Tränen sieht, der stirbt; cf. 2. 65, 66, 76; rote Frau und Frau mit erkranktem Körper: Yogayātrā in 1. 113. Das Tragen von roten und schwarzen Kleidern verboten: Mārk. 34. 54. Der blaurote Faden ist zauberkräftig: Z. d. V. f. Volksk. 1911. 159.

63. śuṣkā-ṅgalatā ¹) bālā ¹) | kṛta ²)-kṛṣṇa-vilepanā 'tha ") kṛṣṇapaṭā ⁴) || svapne yady upagūhati | tad ⁵)-yamagṛha-gamanam āsannam ||

1) B muktakacālā bālā C muktalabālābālā (kacāla wohl falsch statt kajjalā)
2) fehlt bei C
3) otha fehlt bei BC; C schiebt ca ein.
4) A ota
5) C tasya

Wenn ein junges Mädchen, deren (am) Körper (getragene) Schlingpflanzen (oder: deren Glieder, die Schlingpflanzen gleichen) trocken sind, die mit schwarzen Salben geschmückt ist und ein schwarzes Gewand trägt, im Traume jemanden umarmt, so ist ihm der Gang in das Haus des Todes nahe,

Cf. 2. 4; schwarzer Mann: 2. 37.

e9: gāyantīm ca hasantīm ca kṛṣṇāmbara-dharām striyam | dṛṣṭvā kṛṣṇām ca vidhavam naro mṛtyum avāpnuyāt ||

e 12 ähnlich f 24; i 34; n 24; o 27:

kṛṣṇām baradharām nārīm kṛṣṇamalyanulepanam | upagūhati yaḥ svapne tasya mṛṭyur bhaviṣyati ||

e 29 (Text unsicher):

mrto vapi mrta vapi krsna mleccha bhayanaka | upagūhati yam svapne tasya mrtyur vinišcitah ||

n 75 (Text korrupt):

kṛṣṇā narī kare dhṛtva kuñjanam dakṣiṇam diśam | ya svapne saptaratreṇa mriyate na'tra saṃśayaḥ ||

Nach Śaun. Kār. 73 a erleidet man den Tod, wenn man sieht: striyam kṛṣṇa-su-(l. sva-?) rūpām ca vividham (l. vidhavām?) śoka-saṃyutām |

ibid.: (yaḥ striyaṃ) kṛṣṇāṅgāṃ kṛṣṇa-vastrāṃ ca paśyen maraṇam āpnuyāt |

Adbh. 507, angeblich nach Vāyupur., Liṅgapur.: kṛṣṇāmbaradharaḥ śyāmā gāyantyo Spsaro-Sṅganāḥ | nayeyur dakṣiṇām āśāṃ svapne Spy evaṃ na jīvati |

(ähnlich Devala, Mārkaṇḍ.). Suśruta nach Adbh. S. aaO.: kṛṣṇāmbaradharā nārī hasantī muktamūrdhajā | yaṃ cākarṣati baddhvā strī nṛtyantī dakṣiṇāmukham || . . .

64. vikarāla-netra ¹) - pattrā ²) | dhṛta - pītāmbara - vilepanā lalanā |

svapne yady ālingati| bhavet tato babuvidho ³) vyādhih $\|$ 

1) A naitra 2) C yatrā

3) C odhā

Wenn eine junge Frau mit schrecklichen Augenbrauen und gelber Kleidung und Salbe im Traume jemanden umarmt, dann dürfte mannigfache Krankheit entstehen.

Cf. 2. 4, 62.

Gelbe Kleidung, sonst häufig Glück bedeutend:

b 36: pītāmbaradharām nārīm pīta-mālyānulepanām || avagūhati yaḥ svapne kalyānam tasya jāyate ||

cf. b 58 zu 1. 68; c 5 in 2. 91; c 8 in 2. 4; n 23.

i 35: pītāmbaradharā nārī pīta-gandhā-'nulepanaiḥ(!) | avagūhayata(!) yaḥ(!) svapne dravyalābho na saṃśayaḥ ||

a 55 (ähnlich f 22; o 29):

pītāmbara-dharā nārī pīta-gandhā-'nulepanā |
āliṅgane maithune vā tasya lakṣmī(r) vinirdišet ||

o 30: haritāmbara-dharā nārī harita-gandhānulepanā | avagūhati — — — dravyahāniṃ vinirdišet ||

Gelbe Kleidung ominös (d 15):
pītavastra-parīdhānā sukla-candana-carcitā |
bibhratī mālatī-mālām ratnabhūṣaṇa-bhūṣitā ||

Die Umarmung durch Unheildämonen bringt Unglück: d 6 in 2.66. Nach r würde überhaupt die Umarmung durch Mädchen (alinganam kumarīnam) Unheil bedeuten. 65. kṣīṇo-'darīṃ ¹) hasantīṃ ²)| piṅgadṛśaṃ ³) dīrgha-dantanakha-romāṃ ||

nagnām 4) upagūhantīm 5) | yah pasyati tasya mṛtyuh syāt ||

1) C kṣīreṇodarī 2) C° tr 3) C pigadṛ-(da?)-śana D piṅgadṛśāṃ 4) C la° 5) AD °hatīṃ
Bei C folgt auf diesen Vers unmittelbar 2.69 (bei C als V. 2.72 gezählt).

Wer sich von einer Frau, die keinen Bauch hat, lucht, rote Augen, lange Zähne, Nägel und Haare hat und nackt ist, umarmt sieht, den trifft der Tod.

A<sup>1</sup>D<sup>1</sup> kṣiṇodarīm = sapāṭa poṭācī . . .

S. 2. 4: Lachen gilt als unheilvoll: 2. 43. Rote Augen: 2. 66; Zähne: 2. 141; Nägel und Haare: 1. 57; Nacktheit ominös: der Träumer nackt: 2. 75; cf. 2. 67; nackter Mönch: 2. 93; nackte Frau als Incubus: 2. 65; nackte Frau als seelenentführende Dämoniu: 2. 66; — cf. abnorme Tracht: 2. 75.

Gespaltene Nägel ominös: d 14.

Kahlköpfige Männer als Traumerscheinungen sind verhängnisvoll: d 21 f., e 17 in 2. 40 (vielleicht patita-nakhakeśam zu lesen: wer einen Mann sieht, der Nägel und Haare verloren hat). Kahlköpfigkeit ist verderblich: v 10; h 2; w 2; k 9; p 7; Śaun. Kār. Bl. 73 a: s. oben 2. 7. — Bereits dem vedischen Ritual gilt ein Mensch ohne Haar als nicht opferbar. Das "ṛkṣā vā eṣā'lomakā 'medhyā yad vedir" wird von Komm. erklärt: loma-rahitatvāt ṛkṣā paruṣā satī yāga-yogyā na bhavati. — Glückbringend wäre dagegen das Hervorkommen von grauen Haaren (palitodbhava) r Bl. 151 a; lies aber: phali<sup>o</sup>.

Eine Frau mit aufgelöstem (d 6 in 2.66; k 3) oder struppigem (d 7; d 9) Haar als Traumerscheinung ist ominös, desgl. ein Mann dieser Art: e 27; Männer rauher Art mit losem Haar: d 17 in 2.136; und nackte Frauen (d 18) von gleicher Tracht, die mit entarteter Gestalt und lächelndem (grinsendem) Antlitz im Hause tanzen; desgl. eine nackte Sūdra-Frau: d 19 in 2.7; ein nackter, ungeheurer Mann (d. 22), der tanzt, läuft und liegt; ganz ähnlich d 26 in 1.27; v 4 in 2.34f.; lange Haare, Nägel und Brüste resp.

Nacktheit bei einer Traumerscheinung: v19 in 2.66; Nacktheit: h2; bei dem Träumer selbst: Parāśara in Adbh. 503; Anblick eines Nackten: w2; Parāśara in Adbh. 503; p7; ein nackter Mann (der Träumer als n. M.?), der einen roten Kranz auf dem Haupte trägt: k7; AP 68.5.10; wer im Traume einen nackten, lahmen Mann von ungeheuerer Kraft lachen sieht oder gar deren mehrere erblickt, erleidet den Tod (Vāyupur., Lingapur., Mārkand. nach Adbh. 509):

nagnam śravanakam svapne hasamānam mahābalam | ekam vā vīkṣya ca bahūn vidyān mṛtyum upasthitam || Devala in Adbh. 509:

nagnam vā śravaņam dṛṣṭva vindyān mṛṭyum upasthitam ||

66. vilulita-keśī kṛṣṇā | vikṛtā-'ngī piṅga-locanā nagnā || nārī naraṃ vikarṣati | yamadiśi niyamena sa mriyate ||

Die Strophen 66-68 fehlen bei C.

Wenn eine Frau mit aufgelösten Haaren, schwarzer Farbe, entstellten Gliedern und roten Augen, nackten Körpers, einen Mann nach Süden mit sich fortzieht, so stirbt er sicherlich.

Variation des vorausgegangenen Verses.

Verworrene, d. h.: nicht in einen Knoten zusammengebundene Haare (2. 37, 65, 67) gelten, wie jedes wilde Aussehen (2. 65), als verhängnisvoll; daher die ominöse Bedeutung des nackten Körpers (ibid.). Die schwarze Farbe ist die des Todes; alles Schwarze bringt Unglück: 1. 150. Daher erscheinen die Unheildämonen schwarz: 2. 37, 63, 72, 78 a; — der Träumer trägt ein schwarzes Gewand: 2. 67. Gelbe und rote Augen sind verderblich: 2. 65; nicht minder die Entführung durch bösartig erscheinende Frauenwesen (2. 76) zum Süden als der Gegend des Todes (2. 74).

Eine Frau mit schwarzem Körper bedeutet den Tod: dő in 1. 141; desgl. nach dő eine Frau mit aufgelöstem Haar, die eine abgeschnittene Nase hat, schwarz von Farbe, mit einem schwarzen Gewand bekleidet, Witwe ist, der Śūdra-Kaste angehört und den Träumer zu umarmen sucht; desgl. der Anblick einer Frau, die schwarz, bösartig

und ungewöhnlich aussieht, lange Nägel, Haare und Brüste hat, mannigfach gefärbt oder gar nackt erscheint: v 19; oder nach k 3 der Anblick einer schwarzen Frau mit rotem Gewande, welche lacht und aufgelöste Haare trägt; die Erscheinung einer in südlicher Richtung herangekommenen, schwarzgekleideten Frau: AP 68. 2. 44.

Schwarzes Gewand: n 56 in 2. 62; schwarze Blumen und schwarzes Gewand (Śaun Kār. Bl. 73b): dharaṇaṃ kṛṣṇa-puṣpaṃ ca (?) ratakūdamāṃbaratvacam (l.: rakta-kṛṣṇā-'mbaratvaṃ ca?).

Das Auge spielt eine Rolle: der finstere Blick ist ominös: AP 68. 4. 4.

67. kajjala-taila-vilipto | gatavasanaḥ karabha-rasabhā ¹)''rūḍhaḥ ||
mukta-keśo ²) Stha ³) yadi yāti yamadiśaṃ ⁴) sapadi
tan-maraṇam ||

1) A 0-rāsam ā0 2) ABD muktala-0 3) fehlt bei B 4) AD0 si

Wenn ein Mann, mit Lampenruß oder Öl gesalbt, in nacktem Zustande, auf einem Kamel oder Esel sitzend und mit aufgelösten Haaren nach Süden zieht, so bedeutet dies für ihn sofortigen Tod.

Pāda c schließt nicht mit dem Wortende ab; der Text ist nicht in Ordnung; vielleicht: mukta-[lulita-] keśo yadi |, da das "la" in muktala von ABD auf einen Silbenverlust zu deuten scheint und Moren fehlen.

kajjala (A<sup>1</sup>D<sup>1</sup> = kajala): Lampenruß, als Schminke verwendet (cf. 2. 152); ihr Träger bringt, wie alles Schwarze (2. 66), Verderben; auch das Schminken der Augen mit Lampenruß (D<sup>1</sup>) ist ein böses Vorzeichen: 2. 152. Öl als Schminke gefährlich: 2. 31; verwildertes Aussehen desgl.: 2. 65 f.; Kamel (2. 15) und Esel ziehen den Wagen ins Totenreich: 2. 68; — der Vers differenziert den Inhalt von 2. 37.

Kohlenruß (angarakajjala) ist ominös: d 14; sowie Beinschwarz: e 18 in 2.40; Varah. in Adbh. 504: das Baden darin bedeutet dasselbe (masitoyena snanam): h 9; dagegen die weiße Salbe heilvoll: i 17 in 1.79; 1.68; wer, mit Öl gesalbt,

auf einem Esel oder Büffel nach Süden zieht, erleidet den Tod: e4 in 2. 107; n21; wer von Büffeln, Ebern oder Eseln nach Süden entführt wird, stirbt bald an Schwindsucht (1.: yaksmatah statt yaksanā des Textes): v 2 f.; wer von Eseln, Katzen, Affen, Tigern und Schweinen, von Totengespenstern und Schakalen entführt wird. weilt alsbald im Rachen des Todes: v7. Entführung des Träumers durch Esel, Schwein und Affen: AP 68. 4. 3; wer, den Körper mit Öl gesalbt, von Kamelen, Raubtieren (yyala), Eseln, Ebern oder Büffeln nach Süden geführt wird, stirbt; k 2 f.: neben solchen Wesen ist auch das schwarze Zugtier verderblich: AP 68. 1. 43; - ein reiches, hierher gehöriges Material gibt Adbh. 507: wer mit aufgelösten Haaren lachend, singend und tanzend nach Süden geht, stirbt (angeblich Väyupur, Lingapur); desgl. wer, auf einem von kleinen Affen gezogenen Wagen stehend, singend nach Süden geht (angebl. Markand., Vāyupur., Lingapur., Devala). Bisweilen wird dieses Todesgefährt von Büffeln und Eseln (Vävupur., Märkand.), von Büffeln, Hunden oder Eseln (Caraka, Vāvupur., Mārkand.) gezogen.

Der Esel wird nach der Aufzählung von Agnipur. 231. 12 nicht zu den Haustieren gerechnet. Deshalb gilt es als ein ungünstiges Omen, wenn Esel in den Städten ihren Kot zurücklassen (vgl. Schakal, Hund): AP 70 c. 27. 6; oder wenn sie in Ortschaften furchtbare Schreie ausstoßen (Paräśara in Adbh. 646; Text kaum richtig, auch metrisch zerstört):

kharo Snupradhāvan grāmamadhye ghorasvaro bhayāya | uccair nadan bhairavam nardaty akasmāc chreṣṭhabhayāya mahate ||

vgl. Vas. Śak. 14.6—9 bei Hultzsch, Proleg. 72; Brh. 88. 32; namentlich, wenn der Schrei unnatürlich klingt: Agnipur. 231. 24; wenn sie nach Menschenart reden: AP 67. 7. 1; 71. 3. 5. — Häufig wird die geschlechtliche Vereinigung von Menschen mit Eseln erwähnt. Wenn ein menschliches Weib Esel (AP 71. 7. 5) oder Wesen mit Eselsköpfen (70 c. 32. 26) gebiert oder irgendeine unnatürliche geschlechtliche Vermischung von Eseln mit Menschen oder anderen Tieren vor-

kommt (70 b. 11. 4), ja selbst wenn die (sonst unfruchtbare) Mauleselin Junge wirft (A. Weber, Omina und Portenta § 7 = Adbh. 731: (yady) aśvatarīṣu gardabhā jāyante; (yady) aśvatarīgarbho jāyate . . .), steht großes Unglück bevor.

68. adhirohaty ekākī | yo rāsabha-karabha-saṃyutaṃ yānaṃ || tatrastho jāgartti ca | tat satyaṃ tasya mṛtyuḥ syāt||

Wenn ein einzelner Mann einen von Eseln oder Kamelen gezogenen Wagen besteigt, und, auf demselben stehend, erwacht, bedeutet dies sicherlich seinen Tod.

Variiert den Inhalt des vorigen Verses. Esel und Kamel entführen den Träumer nach Süden (2. 67. 89); Besteigen, Anblick und Schrei von Esel und Kamel: 2. 15.

e 15: ratham kharo-'ṣṭra-saṃyuktam ekākī yo Sdhirohati | tatrastho Spi ca jāgartti mṛtyur eva na saṃśayaḥ ||

Auch nach a 53 (ähnlich i 32) bringen Esel, Büffel und Büffelkuh als Zugtiere Verderben:

kharo-'ṣṭra-mahiṣī- (yuktaṃ) rathaṃ vai yo Sdhirohati | tatrastho yo vibudhyet tasya mṛtyuṃ vinirdiśet ||

o 25: kharo-'ṣṭra-mahiṣer(!) yukta-rathe yo gacchati dhruvam | tatrasthaś ca vibudhyeta mriyate nātra saṃśayaḥ ||

vgl. a 40: rāsabhe karabhe vā-'pi . . . . . . . . . | maraṇe (!) mahābhayaṃ tasya svapne dṛṣṭe prajāyate||

Büffelkuh und Büffel bringen, wenn sie den Wagen des Träumers nach Süden ziehen, den Tod (a20):

māhiṣau-"ṣṭraka-yānena dakṣiṇasyāṃ diśi nīyate | acireṇaiva kālena tasya mṛtyuṃ vinirdiśet ||

auştraka statt oştrīya des Textes gesetzt.

Nach o 9 stirbt ein Kranker männlichen oder weiblichen Geschlechts, wenn er das Besteigen von Büffel, Kamel oder Esel sieht.

k 2 f.: snehā-'bhyakta-śarīras tu karabha-vyala-gardabhaiḥ | varāhair mahiṣair vāpi yo yāyād dakṣiṇāmukhaḥ || . . .

Nach Śaun. Kār. Bl. 73 a bringt es Unglück, wenn man folgende Tiere im Traum sieht: aśvam uṣṭraṃ kharaṃ vāpi mahisaṃ śvānam eva vā | (aśva offenbar falsch). m 34 (Text korrupt): vyāghro-'ṣṭra-khara-saṃyuktair apy eserabha (l.: atha karabha-?)-saṃyuktair | uhyamāno diśaṃ yāmyāṃ gachate sa mṛtiṃ vrajet ||

69. masṛṇa-ghusṛṇā-'ṅgarāgo ¹) | raktā-'ṃśuka-kusumamālyadhārī yaḥ || nṛtyati vihasati gāyati | sa mriyate raktapittena ² || = C 3, 72 1) A °rāṃgo C °rāgai 2) C pittarogeṇa

Wenn ein Mann, der eine zarte Färbung des Körpers mit Safran zeigt, ein rotes Gewand, rote Blumen und Kränze trägt, tanzt, lacht oder singt, so stirbt er an Blutsturz.

 ${
m A^1}$ : masṛṇa-ghusṛṇā-'ṅgarāgo — ośaṭāne mākhalele dāgine

ghātale.

Der mit Öl vermischte Saft des Crocus sativus gilt als Salbungsmittel der tanzenden Traumerscheinung für verhängnisvoll. Das Salben mit Safran im Traume ist bedrohlich: 2. 116; das Tanzen: 2. 43. 71; das Lachen: 2. 43; das Singen: 2. 44; rote Salben bei der eigenen Person: 2. 105; bei fremden: 2. 62, 72; speziell das Salben mit dem Saft der Kunkuma-Pflanze: 2. 104, vgl. 2. 152; rote Gewänder bei der eigenen Person: 2. 49, 75; bei anderen Personen als Traumerscheinungen: 2. 51, 62, 76 und öfter; rote Blumen: 2. 25; speziell Safran: 2. 104; rote Kränze: 2. 49, 62.

v 2: rakta-mālya-vapur-vastro yo hasan hriyate striyā | so Ssṛkpittena (mriyate)

a 42: kha-gāyanaṃ (!) nṛtyantaṃ sneha-mithita-kuṅkumaṃ | liptaṃ paśyati yaḥ svapne tasya kaṣṭhaṃ bhaved dhruvam||

Wer ein lackrotes Kleid sieht, erleidet Blutsturz (Caraka in Adbh. 509):

lākṣā-raktā-'mbarā-''bham yaḥ paśyaty ambaram antikāt | sa rakta-pittam āsādya tenai''vā'ntāya nīyate ||

Was die Bedeutung der roten Farbe anlangt, so bestreitet Pischel, Zeitschr. d. deutsch. morgenl. Ges. B. 40. 118 die Ansicht, daß sie deshalb ungünstig sei, weil sie die Blutfarbe ist, denn Blut ist günstig (s. 1. 37). Uttarakamikat. fol. 68 b werde alles Rote als ominos bezeichnet mit Ausnahme von Blut, der Lotusblüte, der Blüte der Butea frondosa (cf. aber oben 2.38) und dem roten Sandel (cf. aber unten 2.104). Abgesehen davon, daß der Kompilator, wie man sieht, auf seinem Gebiete wohl nicht recht Bescheid gewußt hat, ist Pischel's Erklärung kaum richtig. Blut gehörte eben zu den im antiken Sinne des Wortes "heiligen" Dingen, die dem Menschen sowohl schaden als nützen konnten. Der nämliche Stoff, der, uralten Ideenzusammenhängen gemäß, mit "Geld" identifiziert wurde und im kulturellen Leben tatsächlich gegen Geld aufgewogen wurde 1 (das "Wehrgeld" usw.), konnte in einer Periode, die jedes Blutvergießen überängstlich vermied 2, seine eigene Farbe in der gesamten Natur verabscheut machen.

70. yaḥ ¹) svapne ¹) kaluṣe Smbhasi | vinimajjati ²) kṛchrato³)

Spi ³) no-'ccalati ³) |
dakṣina-diśam sa kāṅkṣati | rākṣaṣa-doṣena ⁴) na cirena ||

1) fehlt bei C 2) AD magno C nimajjati 3) B °-chalati AD Ssau kaṣṭato Spi no 'chalati C yo bāḍhaṃ kṛchrato ya nochalati 4) A °-doṣaṇa

Wer im Traume in sumpfigem Wasser untersinkt und trotz seiner Mühe nicht wieder auftaucht, strebt infolge der Todesdämonen bald nach Süden,

Wer aus einer Vertiefung, einer Grube, einem Wasser oder einer Höhlung zur Erdoberfläche emporsteigt (1.63) oder in Weihern, Wassergruben, Teichen, Dörfern oder Einsiedeleien

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ich erinnere an das überaus durchsichtige deutsche Kindermärchen, in dem eine Stiefmutter ihrem Pflegebefohlenen in dessen Schlafe eine große Ader öffnet: jeder herausfließende Blutstropfen wird zu einem Goldstück.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. die Scheu vor dem roten Baumharz oben 2. 52). Selbst die Tötung des Opferrosses wurde auf unblutigem Wege (durch Ersticken) vollzogen. Die weltbefreiende Tat Indras seine Tötung des Vṛtra) wird schon im Ait. Brāhm. 7. 28 als Brahmanenmord hingestellt. Diese Auffassung findet sich noch in den späten Purānen: Padmapur. 6. 164. 1 ff.

umberschweift, erlangt Glück (1.128); wer aber in eine Schlucht. ein Loch, eine Grube, die von Finsternis erfüllt sind, resp. überhaupt in den Bereich der Finsternis eintritt (2. 26), oder, nachdem er in eine Grube oder ins Wasser gefallen, keinen Ausweg daraus mehr findet (2. 60), oder in sumpfigem Wasser untersinkt (2.70), stirbt. Jeder Sturz scheint Unglück zu bringen: 2.52.

Lingapur, in Adbh. 509:

śyablie yo nipatet syapne dyaram ca'sya'pidhīvate na co'ttisthati yas tasmāt tad-antam tasya jīvitam ||

Die Besudelung mit Schmutz bringt Unheil: h2: das Untergehen in Schmutzgruben: AP 68. 5. 2; das Baden in Sumpfwasser: h 9; wenn ein König in Schmutzwasser oder in Staub einsinkt, soll er nicht auf einen Kriegszug gehen: AP 68, 4, 1; der Anblick von Schmutzwasser: AP 68, 2, 13; wer bis zum Kopf in einem Meere von Schmutz untertaucht, stirbt sofort (Quellen in Adbh. 509):

ā-mastaka-talo yas tu nimajjet pankasāgare drstvā tu tādrsam svapnam sadya eva na jīvati |

Das Untergehen in einer Strömung: h 9; in Wasser: p 10; s 8: (snanam) pańkodakena ca tatha masitoyena (v. l.: varha-

tovena) ca'py atha . . .

Glück dagegen bringt das Überschreiten von Unebenheiten: p 16: cf. s 31: visamalanghanam. - Wodurch ein Wasser verunreinigt wird, erfahren wir aus Caraka in Adbh. 556; es gilt als Todsünde, in das Wasser zu speien resp. dort Urin oder Kot hineinzulassen:

nisthyūtam ca purīsam ca retas cā'mbhasi majjati yasya tasyā "yuşah prāptam antam āhur manīsinah ||

71. nrtvan martyo matto | vo 1) yamadiśi niyate 2) paretã-"dyaih 3) |

satyam sa tyajati punah | prānān unmāda-doseņa ||

1) yo fehlt bei AD

2) AD niyato 3) C paritosaih

Wenn ein Mensch in berauschtem Zustande tanzt und dabei von Totengeistern oder ähnlichen Wesen nach Süden geführt wird, so gibt er sicherlich im Wahnsinn den Geist auf.

Ominös ist: der berauschte Zustand des Träumers (2. 30, 48; cf. 1. 48); sein Tanzen (2. 43); die Erscheinung von Todesdämonen männlicher Art (2. 42, 77, 92) und die Entführung des Träumers nach Süden durch diese (2. 74).

Der Berauschte (Wahnsinnige) bedeutet Verderben: w3; Parāśara in Adbh. 503; Caraka in Adbh. 510:

nṛtyan rakṣogaṇaiḥ sārdhaṃ yaḥ svapne Smbhasi sīdati [
sa prāpya bhayam unmādaṃ yāti lokam ataḥ paraṃ ||
ibid.:

mattam nrtyantam āvidhya preto harati yam naram || svapne harati tam mrtyur apasmāra-purahsarah ||

72. raktā-'nga-rāga-maṇḍana-nivasanayā') kṛṣṇakustriyā '2)
saṅgaḥ ||
saha tābhiḥ krīdā vā na hitāya vigarhitā pumṣām '3) ||

1) B nivasana C nivasa 2) B kusumasrajām striyā C kusu-

mastriyā 3) AD pumsaḥ

Die Vereinigung mit einer schwarzen, schlechten Frau, die mit roter Salbe geschmäckt ist und rote Kleidung zeigt, und das Spiel mit solchen Frauen, dient, weil verabscheut, den Menschen

Ominös ist: die Erscheinung einer schlechten Frau (cf. aber 1. 113), die ein schwarzes Äußeres zeigt (2. 66); ihre rote Salbe und rote Gewandung (2. 69); das Spiel mit Unheildämonen (2. 85).

73. svapnam 1) paśyaty aniśam | duṣṭataram jāgrad eva yo manujah 2) || saṃvatsara-paryante | satyam asau mṛtyum āpnoti ||

1) AD opne 2) A osyah

zum Verderben.

Wenn jemand im Erwachen (oder: wachend, d. h. in der Halluzination) beständig einen höchst schlechten Traum (oder: einen beständig schlechter werdenden Traum einer Traumreihe) sieht, so trifft ihn innerhalb eines Jahres sicherlich der Tod.

A<sup>1</sup>D<sup>1</sup>: jo puruṣa yat kiṃcit jhoṃpecā bhāsa ho-ūna jāgṛtaca asatāṃ sarvadāṃ vāraṃvāra duṣṭa svapna pahāto... 74. niyatam harşo-'tkarşah 1) | parinayanā-''dy-utsavais 2) tatho'tsāhah svapne yasya 5) yadi syāt | tan 4)-maraṇam 5) vyasanam āsannam 6) ||

1) A <sup>o</sup>rṣaiḥ 2) BC <sup>o</sup>tsavas 3) C tasya 4) fehlt bei C 5) C <sup>o</sup>ṇaṃ vā D <sup>o</sup>ṇa-<sup>o</sup> 6) B āpannaṃ

Wenn jemand ständig im Traume große Freude empfindet oder durch Feste wie etwa Hochzeiten sich beglückt fühlt, so ist ihm Tod und Mißgeschick nahe.

A<sup>1</sup>D<sup>1</sup> spapnāmta phāra harṣa jhālā (A<sup>1</sup> jāhālā) kiṃvā vivāhādyutsavem karūṇa atiharṣa jhālā (A<sup>1</sup> jāhalā) tara to laukara marela.

Yama als Todesgott tritt in unserem Texte nicht auf, obwohl von der Gegend, in der er tront (2. 66, 67, 71, 89, 92), d. h. dem Süden, der Himmelsrichtung, zu der er den Sterbenden entführt (2. 42, 71, 92), seiner Wohnstätte (2. 29, 63, 102, 105, 128), seiner Stadt (2. 25, 84) viel gesprochen wird, und obwohl auch Todesdämonen auftreten (2. 90). Die letzteren sind, namentlich wo sie in sexuellen Träumen auftauchen, weiblich gedacht: 2. 62—66. — Freude in jeder Form bedeutet ohnehin schon Leid: 2. 43, deshalb auch alle Feste, wie z. B. Hochzeiten: 2. 47, vorausgesetzt, daß der Bräutigam nicht mit Blut besudelt ist: 1. 47.

Der Zug nach Süden bringt Unheil: h11; Hochzeiten sind ominös: vielleicht ist in dem ganz korrupten Verse n51:

yas tu paśyati svapnāmte vyavaho-yatanam tathā | amtya-mṛtyur bhavet tasya putram vināśanam ||

statt vyavaho: vivāha-° zu lesen.

o 50: yas tu paśyati svapnāmte vivāha(m)-manḍalam tathā | priyamṛtyur dhruvam tasya dravya-putra-vināśanam || Cf. den korrupten Vers a 58:

yas tu paśyati svapnānte vivāham pavanam yamam (v. l.: vapanam tathā)

dhruvam mṛtyur bhavet tasya (v. l.: antyamṛtyubhayam tasya) ||

Freude bedeutet Leid: e 26; v 15; AP 68. 5. 13.

Kamsa sah in einem ominösen Traume eine Hochzeit und ein großes Fest voller Tanz und Gesang: d21; wer seine Hochzeit sieht, Tanz und Gesang wahrnimmt, erleidet Mißgeschick: e2; Hochzeit bedeutet Tod: v13; h 3; h 5; i 57 in 2. 131; AP. 68. 5. 13.

Wenn ein König sich glücklich fühlt und davon träumt, daß er sich ein Mädchen nimmt, so soll er einen Kriegszug unterlassen: AP 68, 4, 2.

75. puṃso ¹) malinā-'ṃśukatā ²) | dīrgha - nakha - śmaśrutā digambaratā || rakta-kaṣāyā ³)-'mbaratā | nidhanāya prāyaśo bhayati ||

1) C puṃsāṃ 2) C ºtāṃ 3) C º-kapālā-º

Wenn ein Mann schmutzige Gewänder, lange Nägel, einen langen Bart trägt, wenn er splitternackt geht, (oder wenn er) ein rotes oder rotgelbes Kleid hat, so bedeutet dies in der Regel den Tod.

Abnorme Tracht: 2.50 (ominöses rotes und blaues Kleid: 2.51); schmutziger Körper bei einem Asketen: 2.51; bei besuchenden, schmutzige Blumen tragenden, dämonischen Frauen: 2.76 und Beischlaf mit schmutzigen Frauen überhaupt: 2.146; Berührung, Salbung und Genuß von Schmutz aller Art (cf. 1.34): 2.103; schmutziges Wasser: Fallen in ein Loch oder eine Grube: 2.26 = 2.60. Untersinken in sumpfigem Wasser: 2.70; Anblick von Sümpfen oder Sitzen in diesen: 2.98; Versinken in Sümpfen: 2.145; Anblick und Liegen auf Staub und Schmutz: 2.146; Nägel und Haare: 1.57; Nacktheit: 2.65.

Körperschmutz bringt Krankheit: e 20 in 2. 19; eine mit schmutzigen Tuchfetzen bekleidete Frau mit rauhen (wilden) Haaren legte dem Kamsa in einem Unheil ansagenden Traume ein Abzeichen aus feinem Pulver auf Kopf und Brust: d 7; schmutzige Kleider bringen Unglück: h 2; AP 68. 2. 46; ein schmutziges, abgetragenes Kleid: AP 68. 4. 1; mißfarbene Kleider: AP 68. 2. 47; Mann mit schlechtem Gewande: e 23 in 2. 108; Śaun. Kār. Bl. 73b (l.: durbrāhmaṇa-kuvāsasam); Varāha in Adbh. 504: malinavivasanatvam... śokapradāni; Bartscheeren bedeutet Un-

glück: v13; Bartscheeren und Salben (unmardanam): Parāśara in Adbh. 503.

76. abhisaraṇaṃ ramaṇīnāṃ | sumalina ¹)-vāsasāṇ ¹) malinapuṣpāṇām ²) ||

kāṣāya³)-nivasanānām | tābhir vā "karṣaṇam na śubham ||

C zählt diesen Vers fälschlich als 79 statt 77.

1) AD sumalīmasavāsasām B sumalīsasavāsasām C mušalīmašavā° 2) BC °-vapuṣām 3) A ka°

Der Liebesbesuch von schönen Frauen, die sehr schmutzige Kleider und schmutzige Blumen (BC einen schmutzigen Körper) haben, und gelbrot gekleidet sind, sowie die Entführung durch sie bedeutet Unglück.

Ein schmutziges Aussehen ist ominös (2.75), die gelbrote Tracht (2.62,75), der Beischlaf mit Frauen unheilbringender Art (2.63—65,146) und die Entführung durch sie (2.66).

Nach Parāśara in Adbh. 503 ist die häufige Heimsuchung durch mißgestaltige, menschenunähnliche Männer oder Frauenwesen ominös: vikṛta-puruṣa-strībhir amānuṣair asakṛd abhidravaṇam.

77. śvapaca-piśāca-preta-prakṛti-pramadā-madā ¹)-'nvitaḥ ²) svapne ||

kanyām ca yo Sbhigacchati³) | sa mṛtyum ṛchati⁴) na⁴) saṃdehaḥ⁴) ||

1) bei AD fehlen °madā°, bei C ist es unsicher.
2) B °tāḥ
3) AD bhivāñchati 4) C ichaty acirāt

Wenn jemand im Traume ferner heimgesucht von liebestollen Frauen, welche wie Hundeköche, Leichendämonen und Totengeister geartet sind, mit einem (solchen) Mädchen den Beischlaf vollzieht, so trifft ihn zweifellos der Tod.

śvapaca  $A^1D^1 = mah\bar{a}ra$ ; nach Mol. ist mahāra synonym mit paravārī und dieses: "an individual of a low caste people, employed mostly as village-watchmen, gate-keepers, messengers, guides, porters etc." — Piśāca  $A^1D^1 = Piś$ āca Mol.: "The

spirit of a deceased person which, having at death some unaccomplished wish, haunts the scenes of its mortal existence and afflicts people; a ghost, a goblin, a sprite." — Preta Mol.: "A goblin or sprite, esp. one animating the carcasses of the dead". — Pāda c von A¹D¹ mit "tadṛśa kanyeśīm vivāha icchito" umschrieben. Übersetzung unsicher.

Der Śvapaca tritt hier deutlich neben Dämonengruppen auf; beide trinken mit dem Träumer zusammen Branntwein: 2. 30; sie entführen den Träumer nach Süden: 2. 90 = 2. 92. Der Anblick von Śvapaca usw. gilt als verhängnisvoll: w 3.

78. vyālair nakhibhis corair 1) | bībhatsaiḥ kroṣṭubhir dvipai ripubhiḥ || vitrāsanaṃ 2) bhaved yadi 3) | tat sapadi sarīra - khedaḥ 4) syāt ||

1) B cau<sup>o</sup> 2) B citrā<sup>o</sup> 3) C yudi (statt yudhi?) 4) A <sup>o</sup>da; C <sup>o</sup>-chedaḥ(?)

Wenn jemand durch Schlangen, räuberische Krallentiere, ekelhafte Schakale, Elefanten oder Feinde in Schrecken versetzt wird, so bedeutet das auf der Stelle körperliches Leid.

A¹D¹: nakhibhiś = vyāghrādi nakhāyudha.

Die Schlange bedeutet, wenn sie den Menschen sticht (1.81), Gutes, zumal, wenn sie weiß ist (1.26, 109). Auch ihr Ergreifen und Bändigen bringt Glück (1.115). Dringt sie aber in den menschlichen Körper ein (2.11), so gibt sie den Tod. Ihre Haut (2.10) und ihr bloßer Anblick ist ominös (2.16). — Der Schakal bringt gleichfalls durch den bloßen Anblick (2.16) sowie durch seinen Angriff (2.78b) Verderben. Er entführt den Träumer ins Totenreich (2.82,89).

Wer eine Schlange sieht, wird wahnsinnig: f 54 in 1.94 (die in 1.81 gegebenen Stellen widersprechen dem nur scheinbar, denn das paśyati, drźyate jener Verse ist aus daśati verderbt); Adbh. 507 in 1.150.

Die Tötung der Schlange bringt Unglück: h 4.

Schakal: Sein Anblick ist verhängnisvoll: Saun. Kar. Bl. 73a; desgl. sein Schrei (Text sicherlich korrupt: i 60):

go-krosthāra (!) yadi śabdam cāmaram mṛtyusammatam | yadi paśyati svapnāmte vitam tasya vinirdiśet ||; l.: vighnam tasya;

o 53: krostāram yadi vā . . . . vānaram nrtyasamyutam | yadi pasyati svapnāmte vighnam tasya vinirdiset |

Nach AP 68. 2. 18 bedeutet überhaupt Glück: ghātanam śvāpadānām.

Die Schlange, das weitaus gefürchteteste Tier Indiens; bereits im alten Ritual eine große Bedeutung gewinnend (s. Winternitz, Der Sarpabali, Mitt. Anthrop. Ges. Wien XVIII (1888) 25—32) und noch heute durch Feste gefeiert, ohne deren Vollzug es kein Haus, keinen Tempel oder Teich gibt, der zu göttlichem oder menschlichem Gebrauche geeignet wäre; als genius loci in jedem Hause verehrt, da sein Verlassen das Fortbestehen der Familie und des Geschlechtes bedroht; jedoch nirgends und niemals im Idole oder Bilde verehrt, wenngleich häufig abgebildet (s. Fergusson, Tree and Serpent Worship 2. ed. Ldn. 1873), ist sorgfältig von dem Näga, dem halbmenschlich gebildeten Schlangenwesen, zu unterscheiden 1. Bereits der Veda kennt komplizierte Schlangenopfer, eine ausgebildet "Schlangenwissenschaft", verwendet den Namen der Schlange zur mystischen Bezeichnung anderer Tiere, läßt sie

S. Journal of the Asiatic Society of Bengal vol. 39 p. 199-232: "The Vastu Yaga and its bearings upon tree and serpent worship in India", namentlich S. 205f.; 215; die Erscheinung des Naga im Traume bedeutet Kindersegen: ibid. 220; vgl. ferner: Indian Antiquary 4. 83: Snake-worship among the Kathas; ibid. 4. 5f.: Tree and serpent worship; J. R. A. S. Bombay br. 9 (1869): Serpent worship in Western India. Über den weit verbreiteten Glauben an Schlangenkönige s. J. R. A. S. Bengal br. vol. 18 p. 789. A. Weber, Ind. Stud. B. 3 S. 459. Eine mystische "Schlangenwissenschaft": Sat. Brähm. 13. 4. 3. 9 und oft. Das heilige Wort und die Kuh mystisch als Schlangenköniginnen gedeutet: Kaus, Brāhm, 27, 4; desgl. die Erde: Taitt, Samh, 7, 3, 1, 3. Reproduktionen von Nāga's s. z. B. bei Cunningham, Bharhut 23ff.; John Griffiths, The Paintings in the Buddhist Cave-Temples of Ajanta I London 1896 Fig. 13: ein Schlangenkönig; männlicher Körper; reicher Schmuck; über ihn sieben Schlangenköpfe herausragend; - Fig. 15: weiblicher Körper; geschmückt; über ihn ein Cobra-Kopf hinausragend; - Fig. 16: Naga mit einem auf dem Lande menschlich, im Wasser tierisch dargestellten Körper.

in Staaten zusammenleben, nach Menschenart reden, ja einzelne weise Schlangen (Arbuda Kadraveya) Hymnen dichten und Zeremonien erfinden, stattet sie als "Volk" mit König (Sat. Brāhm. 13. 4. 3. 9) und Königin aus. Die bereits in ältester Zeit verklingenden Sagen von dem "Drachen des Urgrundes" (ahir budhnyas) führen zu religiösen Ideen der indopersischen Periode zurück. Als kosmisches Wesen tritt die Schlange Sesa, das Ruhepolster Visnu's auf. Bei der Quirlung des Weltenoceans dient eine Schlange (Vāsuki) als Quirlstrick u. a. m. Daneben stehen wunderliche Phantasiegebilde, die man für existent hielt 1. Im Traumaberglauben wie in der Ominakunde überhaupt scheint die Rolle, welche die Schlange spielt, bei weitem nicht so groß zu sein, wie man erwarten sollte. Im allgemeinen gilt sie als ominös. Freilich ist sie neben Maulwurf, Katze und Fisch das einzige Tier, das den Kadaver der eigenen Gattung verzehren darf, ohne dadurch ein unglückliches Vorzeichen zu geben 2 (Yogayātrā 3. 12). Wessen Körper aber von einer Schlange berührt wird, der erleidet Unglück (Ind. Ant. 36, 307). Wenn Schlangen sich begatten (sarpasya maithunam: Saun, Kar. Bl. 70 a; cf. Brh. 28. 7 nach Adbh. 739) oder Bäume besteigen (ibid.; cf. Vatakanikayām in Adbh. 738), so bringt dies Regen. Wenn sie in ein Haus eindringen, so bedeutet es Unglück, speziell den Tod der

¹ So z. B. die Schlange svaja, der man spontane Zeugung zuschrieb und Köpfe an Hals und Schwanz andichtete: Sāyana zu Ait. Brāhm. 3. 26; Komm. zu Taitt. Samh. 5. 5. 14. 1; die śākala-Schlange soll sich in den Schwanz beißen und so die Unendlichkeit darstellen: Komm. zu Ait. Brāhm. 3. 43; A. Weber. Indische Studien, B. 9 S. 277.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Als widernatürliches, deshalb Unheil heraufbeschwörendes Geschehnis wird des gegenseitigen Fressens von Tieren gleicher Gattung oder des Verzehrens der Leichen dieser durch die überlebenden Exemplare mehrfach gedacht. Als monströs gilt es auch, wenn Kühe usw. die Liebe zu ihren Jungen verlieren (cf. Viṣṇudharmottare in Adbh. 644; Agnipur. 232. 23). Nach AP 64. 5. 4 ist es ein böses Omen, wenn Katzen, Fische und Taucher (? Text kaum richtig) sich gegenseitig fressen. Die Einschränkung des allgemeinen Gesetzes auf diese Tiere gilt also hier nicht (vgl. aber Vas. Sāk. 4. 42 bei Hultzsch, Proleg. 47). Das Mahāsutasomajātaka (537) kennt das Motiv von einem Fische, der andere frift. Noch heutigen Tages wird ein Tier, das seine eigenen Jungen tötet oder verschlingt, verkauft (Ind. Ant. 36. 306).

Hausfrau (Ms. des Brit. Mus. 155 G fol. 1; Nārada in Adbh. 467; Mayūracitra ibid.). Aus wessen Hause eine Schlange kommt, dessen Besitzer soll es innerhalb eines Monats nicht betreten, danach aber dasselbe rituell reinigen und ein Entsühnungsopfer vollziehen lassen (Saun. Kār. Bl. 70 b):

tad-grhān nirgate sarpe māsān na pravišen naraļi | masātīte tataļi paścād gehasaiņšuddhim kārayet | santihomam tataļi kuryāt pravišen mandiram tataļi ||

Selbst der heutige Volksaberglaube kennt diese Idee. Wenn eine Schlange sich im oberen Teil des Hauses sehen läßt, so wird sie durch das Dach, nicht durch die Türe herausgeworfen (Ind. Ant. 36. 307), offenbar, weil man dem Dämon die Eingangspforte verbergen will. — Eine Zusammenrottung von Schlangen gilt als besonders ominös (AP 72. 3. 2). Zu diesem Abschnitt vgl. Vas. Śak. 15. 9—11 bei Hultzsch, Proleg. 78 f. Der Veda weiß von weisen, Hymnen dichtenden Schlangendämonen, aber auch von solchen zu berichten, die durch ihren bloßen Blick wahnsinnig machen: Ait. Brāhm. 6. 1; Śat. Brāhm. 7. 3. 2. 14.

Der Schakal (Leichenfresser, in dieser Hinsicht dem Hunde verwandt; deshalb sagt auch die Quelle von Adbh. 655: śvabhiḥ sṛgālāḥ sadṛśaḥ, und, gleich ihm, häufig in die Wohnungen und Dörfer eindringend) gilt dem Inder als ein ganz besonders ominöses Tier. Deshalb vermeidet man seinen eigentlichen Namen. Die in der Omina-Kunde durchaus bevorzugte Bezeichnung ist "Siva", "der Gnädige" (femin.). "Er, der bei Menschen das Sträuben der Haare, bei Pferden Kot und Harn und Furcht vor seinem Gebrüll verursacht, der Gnädige ist nicht Gnade spendend" (angeblich Varāhasaṃhitā-yāṃ nach Adbh. 658):

ya romancam manusyanam sakrn-mutram ca vajinam | ravat trasam ca janayet sa siva na sivaprada ||

Cf. Viṣṇudharmottare nach Adbh. 658; der Schakal, der Feuer aus seinem Munde ausströmen läßt und seine Schnauze der Sonne zuwendet; die erstere Eigenschaft mehrfach, z.B. im Ramäyaṇa, als Todesbotschaft für Helden erwähnt: Laṅkā-kāṇde vajradaṃṣṭra-vadha-nimittam; kumbhakarṇavadha-

nimittam nach Adbh: 657; cf. auch AP 70c. 32. 30; Varāha-samh. in Adbh. 657; Agnipur. 231. 34; s. u.

Das bloße Auftreten des Schakals vermag ein Unternehmen zu vereiteln: ein Schakal kreuzte einmal einem Manne den Weg, um ihn durch dieses ominöse Gebaren an dem Betreten eines Waldes zu verhindern (Satapattajātaka (279)). Der Angang des Schakals ist überhaupt ominös: Schakale kommen und kreuzen den Weg des in den unglücklichen Kampf gegen Siva ausziehenden Manmatha: sie schreien (Channabasavapurana Kap. 35 nach Journal of the Royal Asiatic Society, Bombay branch vol. 8 Nr. 24, 165). Unter den im Indian Antiquary 5. 21 genannten bösen Angängen fehlt merkwürdigerweise der Schakal, desgl. in der Aufzählung AP 70. 5. 2-6; auch Parāsara in Adbh. 715 läßt ihn unerwähnt, wenn er die Dinge kennen lehrt, die sich bei der Beobachtung der Omina dem des Abends vor dem Stadttor Wandelnden darbieten. Doch gilt es noch heute bei den Hügelstämmen des Panjab als unerlaubt, einen Fluß zu überschreiten, wenn man zuvor einen Schakal gesehen hat. Man wartet in solchen Fällen mindestens den Verlauf einer Stunde ab (Indian Antiquary 36, 307). Die räuberische Sekte der Thags lief die Richtung, in der ein Schakal oder ein Hase über den Weg lief, über das Schicksal vieler Menschen entscheiden: J.D. Hooker. Himalayan Journals. (Leipzig 1857) 35. Vgl. zu diesem Abschnitte überhaupt: Vasantarāja's Sākuna 14. 40-45: 19. 1 ff. bei Hultzsch, Proleg. 82 f.: 85 unter śrgāla und lomasikā; — wenn ein Schakal den Körper eines Menschen berührt, bringt dies Unglück (Indian Antiquary 36, 307).

Die Tageszeit seines Auftretens und namentlich seines Schreies spielt eine große Rolle: wenn er bei Sonnenaufgang, der Sonne zugewandt, schreit, bringt dies Todesgefahr (Matsyapur. nach Adbh. 663; cf. Varähasamhitäyäm?) in Adbh. 663; Agnipur. 263. 28b; Matsyapur. 237. 5 cf. AP 70c. 27. 7); ominös ist er namentlich, wenn er um Mittag. Mitternacht, bei Sonnenauf- und untergang schreit: Närada in Adbh. 665; zur Zeit der Dämmerung bedeutet er Menschenmord (Paräsara in Adbh. 663).

Beim Schrei des Schakals erfolgt Gefahr durch Waffen (Adbh. 705: Auśanasāni; Adbh. S. 472: Varāhasamhitāvām); desgl. wenn er das Dorf, laute Schreie ausstoßend, umkreist: Parāsara in Adbh. 663: sarvatra ghora-pranādinī sarvato grāmam parigacchantī ca śastro-'tpātān | bhrśa(m)-svare hy udghustakāny abhidhāya pīdā-sastrā-'bhighātāya pramānīkuryāt |. Nach Parāśara in Adbh. 659 bringt der Schakal, wenn er der Sonne gegenüber steht und mit leisem Tone schreit, immer Kriegsgefahr und innerhalb einer Woche Seuche mit sich: dīptā vā kākalīsvarā sadyah samgrāmikasya bhayāya ā saptarātrān marakā-'nubandinī ca |. Wenn der Schakal in nordwestlicher Richtung schreit, bedeutet dies Mondfinsternis (Adbh. 659). Nach Agnipur. 231. 32 bedeuten 1-4 Schakalschreie Gewinn, 5-6 Unglück, 7 Glück, 8 oder mehr sind belanglos: doch ist dies sicherlich eine späte Künstelei; cf. auch aaO. v. 23; vgl. Rāmāvana 3, 57, 2-3 nach Adbh. 655 Note: "grauenhaft brüllend schrie der Schakal hinter seinem Rücken; als jener nun den Ton vernommen hatte, den furchtbaren, die Haare sträubenden, beschlich ihn, durchbebt von dem Schakalschreie, Angst".

Besonders ominös ist, wie bei so vielen Tieren, auch beim Schakal der abnorm klingende Schrei: wo ein Schakal seine Stimme verändert und andersartige Laute ausstößt, bedeutet dies Gefahr für die Menschen. Wo zwei Schakale gemeinschaftlich einen Mißton hören lassen, weissagen einige Autoren Gefahr; so sagt der alte Weise Garga. In solchem Falle soll man die mit "yam gomäyuh pravadati" beginnende Sühnezeremonie veranstalten: Adbh. 656 nach den Ausanasāni (im letzten Vers ist ähuti zu erg.):

parityajya svakām vācam yatra gomāyur anyathā | vācam vadej jantubhayam gomāyu-vadanam smṛtam || yugapad yatra gomāyū vāsete visvaram kvacit | tatra kecid bhayam prāhur garga-rṣi-vanaca-śruteḥ || aindrāgnis tatra dīptā syād indrāgnir vātra mantrikā | yam gomāyuh pravadati iti-prabhṛti karma ca ||

Unter den von Garga l. c. genannten Autoren haben wir zweifellos an Kauś. S. zu denken, und zwar vorzugsweise

an 96. 1 und 96. 3; der Parallelismus ist zu schlagend, um abgewiesen werden zu können. Besteht er, so müssen wir allerdings entweder das "nāma mandūkau" des Kauś. 96. 1 als Interpolation streichen, oder annehmen, daß Garga aus einer dem Kauś. S. sehr nahestehenden Quelle schöpfte, die diesen Zusatz nicht kannte oder die Stelle anders auffaßte. Sie wird durch unsere Parallele leicht verständlich: "Wenn zwei Schakale derartig reden, daß man glauben könnte: "zu mir reden sie; zu mir reden sie" (d. h.: daß jeder der Zuhörer darin seine eigene, menschliche Sprache wiederzuhören meint), "so ist das ein böses Omen." — Unter der anvavā vācā von Kauś. 96. 3 ist wohl vorzugsweise ebenfalls die menschliche Sprache zu verstehen. - Wem bei Sonnenaufgang ein Schakal schreiend, mit veränderter Stimme, begegnet, stirbt sofort (Märkandevapur, in Adbh, 557). Der bloße Schrei um Sonnenaufgang bringt dem Begegnenden den Tod (Lingapur., Brahmandapur., Devala in Adbh. 556). Ein König soll einen anderen angreifen, in dessen Lager die Schakale fortwährend wie Esel schreien (Yogayatra 3. 3 bei Weber, Ind. Stud. 10. 188). Wenn aber der Schakal unten heißen Staub aufwirbelt, so bedeutet das Regen (Parāśara in Adbh. 737).

Der vom Schakal heimgesuchte Platz (Ort, Dorf, Haus) ist gefährdet: das Haus, in das er eintritt, um dort Junge zu werfen (Nārada in Adbh. 463, cf. 466); die Eingangspforte des Königspalastes oder des Stadttores, an denen er sich zeigt (Matsyapur. 237. 2, cf. AP 70c. 27. 1; Agnipurāṇa 263. 27).

Mauer, Stadt, Pforte, Königspalast und Kreuzweg, an dem man seinen Schrei hört (Mayüracitra in Adbh. 659); der Tempel oder Grabhügel, den er heimsucht (Paräsara in Adbh. 659); die Eingangspforte eines Dorfes, an der er, aus dem Walde gekommen, sich hören läßt (AP 70c. 27. 8, 28. 4, 32. 22, 30); das Dorf, in dessen Mitte er, aus dem Walde gekommen, seine lauten Schreie ausstößt (Variation zu dem vorigen; Barh. in Adbh. 656; nach Nārada in Adbh. 665 brennt es sogar nieder). — Besteigt er einen Lastwagen (śakaţa) und schreit alsdann, so bedeutet dies Verderben (Paräsara in Adbh. 659); ein Bett

(khaṭvā), Tod der Frauen (ibid.). Gefährdet ist die Stadt und das Heer, denen er sich, die Schnauze zur Sonne gewandt, nach rechts gehend; und die Gegend, der er, Flammen zeigend, sich nähert (Varāhasaṃh. in Adbh. 657); cf. Agnipur. 231.34: jvālānalā sūryamukhī vijñevā bhayavardhinī (erg.: śivā); der freie Platz, auf dem man ihn sieht (AP 70 b. 23. 7). Noch heute gilt die Stätte, an der ein Schakal bei Tage heult, als zur Wohnung ungeeignet. Auch stirbt dann jemand—so glauben die Hügelstämme des Panjab (Ind. Ant. 36. 307). Fast wörtlich so heißt es bei Garga als in der ältesten Quelle (s. Adbh. 656):

divā grham pravišati jambūko yasya nirbhayah | dhruvam grhapates tatra vināšah kṣipram ucyate ||

Im Harivamśa tritt als Vorzeichen für den Tod des Kamsa (s. Adbh. 659) ein Schakal auf, der von einer Leichenstätte kommt, tote (?) Kohlen regnet (mehrfach, auch von Pferden gesagt; wohl Phosphoreszenz gemeint, s. u.), beide Dämmerungen und eine furchtbare Stadt (oder ghorā zu lesen?: die Stadt als furchtbares Tier) umwandelt und viel schreit.

78a. yas tādyate vastra-vivarjitāṅgaiḥ | svapne naro ¹) yo ¹)
Ssita ¹) - vastrakair vā || sa jīvabhāgī munibhiḥ pradiṣṭaḥ || saṃjāyate viṃśati vāsarāṇi || iti yavanaḥ ||

Nur bei C; desgl. d. folg. Vers; Metrum u. Verf. s. o. 2. 49 ab. 1) C naropāśita°

Wer im Traume von nackten oder schwarz gekleideten Leuten geschlagen wird, der wird, wie die alten Weisen verkünden, 20 Jahre länger leben.

Interpolierter, inhaltlich falscher Vers. Nacktheit (2.65) und schwarze Tracht (2.66) der angreifenden Traumerscheinung sind vielmehr verderbenbringend. Wieder Zitat aus Yavana an ungehöriger Stelle.

Adbh. 506 f. (angeblich nach Devala, Vāyupurāṇa, Mār-kaṇḍ.): wer im Traume von schwarzen Männern mit Waffen oder Steinen erschlagen (geschlagen) wird, lebt nur noch 6 Monate lang.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. oben 2, 18.

78 b. rkṣaiḥ sṛgālair 1) atha sūkarair 2) vā || yas tāḍyate madgu-kapinjalair vā || svapne nisānte tu punas trirātram || sa jīvate māsayugam na nūnam ||

(Bei C als V. 83 bez.) 1) C śnº 2) C śrº

Wer dagegen im Traume am Ende der Nacht drei Nächte lang von Bären, Schakalen, Ebern, Tauchern und Haselhühnern geschlagen wird, lebt keine 2 Monate lang.

Bären (2. 16), Schakale (2. 78), Eber (2. 41), und Haselhühner (2. 20) sind Unglücksboten.

Bär und Eber: d 13 in 2. 17.

79. yadi kāka-kaṅka ¹)-śakuni-śyenā-"dyaiḥ pakṣibhiḥ pratikṣepaḥ ||
bhavati ²) ca ²) yasya ²) svapne | tan-maraṇaṃ niyatam acirena ||

Bei C teilweise zerstört.

1) kanku 2) B oti ca tasya C oti svasya

Wenn ferner in jemandes Traume ein Kampf von Krähen, Reihern, Geiern, Adlern oder ähnlichen Vögeln erscheint, ist ihm in Kürze der Tod bestimmt.

A<sup>1</sup>: svapnāṃta jara kāvaļe va kaṃka pakṣī va anyapakṣī sasāne ity ādikāṃ barobara ākāśāṃta pheṃkale geloṃ aseṃ...

Die Krähe ist ein Unglücksvogel (2. 19), desgl. der Reiher (ibid.), Geier (2. 20), Adler (ibid.). Der Kampf dieser Tiere (2. 147) bringt Unheil.

80. śayanā - "sana - drumā - 'dri - prākārā - "gāra - devasadanebhyaḥ || turagā - "di-vāhanebhyaḥ | patanaṃ dhruvam 1) ātmanāśa - karam 1) ||

C teilweise zerstört.

1) C dhruva-nāśanam nṛ nām)

Das Herunterfallen (des Träumers) von Lagern, Sitzen, Bäumen, Felsen, Mauern, Hallen oder Tempeln, resp. von Zugtieren wie Pferden usw. bringt sicherlich (dem Träumer) selbst den Tod. Jeder Sturz bringt Unglück: 2. 52. Das Besteigen von Mauern bringt Glück: 1. 88, vorausgesetzt, daß sie nicht gespalten sind: 2. 142, ihr Zusammenfallen aber Verderben: 2. 139.

Das Herabfallen des Träumers von Wagen, Häusern, Bäumen, Bergen, Rindern, Elefanten, Pferden (und Eseln?) bringt Mißgeschick: e 33; das Herabfallen von Palästen, Bergen usw.: v 17; AP 68. 5. 2; wer von oben herabstürzt, wird krank resp. stirbt: o 10; vgl. oben 2. 52.

Das Straucheln der Zugtiere ist ominös: w 7.

81. niyatam svapiti 1) svapne | yah pāmsusu 2) bhūtale 3) samupavisati ||

ākāśe vā gachati | sa vināśam vānchati 4) tvaritam |

1) C °pati 2) B pāṃsula C pāṃśula° 3) A mū° 4) AD gachati

Wer im Traume auf Staub dem Schlafe sich hingibt, auf dem bloßen Erdboden sich niederläßt, oder im Luftraume wandelt, geht schleunigst zugrunde.

A<sup>1</sup>: svapnāmta jo koņī dhūlīmta nijalom athavā kevala bhūmīvara vasalom . . . (ähnlich D<sup>1</sup>).

Bedeutung des Staubes: 2, 75.

Wandeln im Luftraum: cf. 1. 13 (Götterwagen im Luftraum: 1. 95, 109); Schlafen im Traume: 2. 101.

82. sūkara ¹)-kukkura ²)-vānara-mārjāra-vyāghra-jambukavṛkā-''dyaiḥ || vasyā''kṛstir bhayati ³) sa ³) | yāti ³) sadyaḥ ³) kṛtānta-

drsti-patham |

1) C śū° 2) C kurkuṭa 3) BC °ti prayāti sa

Wer von Schweinen, Hunden, Affen, Katzen, Tigern, Schakalen, Wölfen usw. entführt wird, erleidet sofort den Tod.

Das (wilde) Schwein: (2.41); der Hund, Schakal, Wolf als Entführer: s. den Parallelvers 2.89; der Affe (2.85) und die Äffin (2.84) sind ebenfalls Seelenräuber und ihr Angriff auf den Träumer (2.151), wie überhaupt der Anblick namentlich des weiblichen Affen (2.17, 18) gefähr-

lich. — Die Erscheinung der Katze (2. 18) bringt Unglück, nicht minder die des Tigers (2. 18), des Schakals (2. 78), des Wolfes (2. 16) und die Entführung durch diesen (2. 89).

Entführung durch Schweine: v2f und v7 in 2.67; h5; AP 68.4.3.

Hund: v1 in 2, 30.

Affen: v 7 in 2.67; AP 68.4.3; nach Śaun. Kār. Bl. 73 a bringt es Unglück, wenn man im Traume folgende Tiere sieht: vṛkaṃ varāha-mārjāraṃ markaṭaṃ kṛṣṇasarṣapam(?)|; nach o 53 in 2.78 scheint auch der tanzende Affe ominös zu sein.

Tiger, Katze und Schakal: v7 in 2. 67.

Panther (Parāśara in Adbh. 505): śva-vānaro-'ṣṭra-khara-nakula-mārjāra-mahiṣa-varāha-dvīpi- śyena-bhāsādy-apra-śastāni.

Die Katze wird in der Auguralkunde meist als Unglück verheißendes Tier angesehen. Alle Tiere außer der Katze verkünden Hungersnot, die von den Leichen der Einzelwesen der eignen Gattung leben; s. o. S. 283. Varāha in Adbh. 587 (Text verb.):

sarve durbhikṣa-karttārāḥ svajñāti-piśitā-'śanāḥ | sarpa-mūṣika-marjāra-pṛthuroma-vivarjitāḥ ||

Cf. Vas. Śāk. 4. 42 bei Hultzsch, Proleg. 47; Yogayatrā 3. 12; über die Katze siehe auch Hultzsch aaO. 73; AP 64. 5. 4; ihr Überhandnehmen bringt Unglück: 70 c. 28. 3; desgl. ihr wohl auf Grund einer mythischen Feindschaft mit der Eule als möglich angenommener Kampf mit dieser (AP 64. 6. 9): biḍālo-'lūkayor yuddham nṛpa-prāsāda-saṃnidhau; AP 64. 7. 5: . . . biḍālānām kharair diptair ulūkaiś ca rasadbhiḥ saha vigrahaḥ; AP 72. 3. 7 (Text unsicher): vṛṣadaṃśā-'timā-rjanam ulūkapratigarjanam; ihr Fauchen: AP 64. 7. 5; Para-śara in Adbh. 646: atha viḍālo dīptayam¹ (lies offenbar: Sd1°)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Über die Bedeutung der Stellung der Sonne in der Ominakunde unterrichtet gut z. B. Agnipur. 231, 2:

sarvah (erg. śakunah) pāpaphalo dīpto nirdiṣṭo daiva-cintakaiḥ | śāntah śubhaphalaś caiva daivajñaiḥ samudāhrtaḥ ||

ibid. 5f.: krūresu dīptā vijñeyā rkṣa-lagna-grahādiṣu | dhūmitā sā tu vijñeyā yam gamiṣyati bha-karaḥ || yasyām sthitaḥ sā jvalitā muktā cā'ṅgāriṇī matā |

vgl. A. Weber, Ind. Stud. 10. 202 f.; Brh. 86, 15 und Kern, Übers. 205. Agnipur. 231, 8.

ekasvaro vyäharan śastrakopam bhayam ca karoti | dīptāyām bhayam evā"śu | muktaḥ kāntāre tu strījana-kṣayāya |. Nach Vasantarāja in Adbh. 646 bringt sie Glück, wenn sie klagt, rohes Fleisch im Maule trägt (cf. Hund und Schakal), und Blut am Maule zeigt; Unglück aber, wenn sie schreit, verschiedene Töne hören läßt oder kämpft:

śasto rudann āmiṣa-pūrṇa-vaktro raktā-"nano nādakṛd apraśastaḥ | nānāprakārair virutaiḥ sameto nindyo viḍālaḥ khalu yudhyamānah ||

Es ist höchst auffällig, daß der Kampf selbst von Raubtieren, der ja nicht naturwidrig ist, als Unheil bringend gilt. Was die Katze anlangt, ist es ominös, — wenn man beim Weitergehen sie vorn¹ trifft (Agnipur. 231. 23 f.); — Regen ist zu erwarten, wenn Katzen mit ihren Krallen den Erdboden aufkratzen (Brhatsamhitäyäm 28. 5 in Adbh. 739):

.... mārjārā bhṛśam avanim nakhair likhantah ....

83. caṭanaṃ ¹) kulāyakaraṇaṃ ²) | gṛdhra - dhvāṅkṣā - "dipakṣibhiḥ śirasi || jāyeta ³) yadi svapne | tat-puṃsāṃ prāyaśaḥ kleśaḥ ||

1) AD caḍhaº 2) B kulīyaº C kulāyaṃº 3) C jāyā; — Pāda d lautet bei C: na puṃsaḥ prākleśaḥ

Wenn im Traume auf jemandes Kopfe Vögel, wie etwa der Geier oder die Krähe, sich niederlassen oder Nester bauen, so bedeutet dies für die Menschen in der Regel Elend.

cațana nicht belegt.

Wenn Unheil bringende Vögel (Geier: 2. 20; Krähe: 2. 19) sich niederlassen, so bedeutet dies für den betreffenden Ort stets Verderben.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Richtung des ominösen Gegenstandes spielt eine große Rolle. Alle gesellig lebenden Tiere bringen von vornher Glück, von hinten Verderben. Namentlich gilt dies bei Kriegszügen: Agnipur. 231. 20; — Adbh. 723-33 (s. A. Weber, Omina und Portenta § 3 ff.) teilt sämtliche Omina nach devatäs und disas ein; cf. die Ausführungen von A. Weber aaO. § 3; § 9; cf. oben S. 265 in 2. 61; vgl. auch S. 142 Anm.

Nach v 9 f. bedeutet vayasam nilayah Unglück; cf. Caraka in Adbh. 509: ein Kranker erleidet Unglück, wenn auf seinem Kopfe Vögel nisten (vayāmsi ca nilīyante).

In der indischen Mantik werden Raubvögel häufig, oft in seltsamer Analogie zu modernen, einheimischen Volksideen, genannt.

Wenn Geier, Krähen, Eulen, Kraniche in Mengen sich auf Paläste, Häuser usw. setzen, stirbt in einem halben Jahre der Fürst: Matsyapurāṇa-Viṣṇudharmottarayoḥ in Adbh. 460. Es bedeutet Unheil, wenn Geier usw. sich auf Kuhoder Pferdeställen oder Hauptgebäuden niederlassen (Narada in Adbh. 464), oder im Kreise umherfliegend herumschwirren (AP 70 c. 32. 22), sich auf den Fürstenpalast oder Häuser setzen (AP 70 c. 27. 10, 32. 26; cf. 67. 3. 1; Matsyapur. 237. 12; Mayūracitra in Adbh. 465); vgl. Agnipurāṇe hiraṇyakaśipunimittam in Adbh. 461: hiraṇyakaśipor gṛhe... kauśiko viniviṣṭaś ca śyāmā geham athā'viśat ||

Wenn eine Eule schreit¹ oder sich auf ein Haus stürzt, stirbt der Hausherr und es tritt Geldverlust ein. Wenn ein Raubvogel sich auf Mauern, Türen, Häusern, Toren, Märkten, Wegen, Wahrzeichen, Sonnenschirmen, Waffen usw. niederläßt, geht die Gegend zugrunde (Matsyapur. 237.7; Viṣṇudharmottara in Adbh. 460):

ulūko vās(y)ate yatra nipated vā tathā gṛhe |
jñeyo gṛhapater mṛtyur dhananāsas tathaiva ca ||
prākāra-dvāra-geheṣu toraṇā-"paṇa-vīthiṣu |
ketu-chattrā-"yudhā-"dyeṣu kravyādaḥ saṃpated yadi ||
.... sa deso nāsam āyāti; cf. Pet. Wb. lī + ni 2).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Der nächtliche Schrei von Krähe, Taube, Reiher, Adler auf einer Indra-Standarte, einem Hause, Palaste usw. bringt Unglück: AP 72. 2. 2. — Taube und Eule als Boten der weiblichen und männlichen Todesgottheiten, der Nirrti und des Yama genannt: Hultzsch, Proleg. zu Vasant. Säk. 6 und ibid. Anm. 6 zitiert RV 10. 165. 2; Vajasan. Samh. 24. 38; Taitt. Samh. 5. 5. 18. — Der Kampf von Katzen und Eulen miteinander (AP 64. 6. 9, 7. 5) bringt Unglück. Eule: s. Vas. Śāk. 8. 38—42 bei Hultzsch, Proleg. 62 cf. 68; Brh. 4. 20, 60; 43. 62; 46. 68; 86. 21, 49; 88. 2, 36. Andererseits bringt die Eintracht von Tieren, die miteinander in Feindschaft zu leben pflegen, Unglück: Śaun. Kār. Bl. 70a: sarpaś ca nakulaś caiva sahai "katra vatisthati . . . .

Cf. Nārada in Adbh. 465:

gṛdhraḥ kaṅkaḥ kapotaś ca ulūkaḥ śyena eva ca | cillaś ca śaṅkhacillaś ca (l. so statt carmacilaś ca) bhā-saḥ pāṇḍura eva ca ||

grhe yasya patanty ete tasya geham vipadyate ||

Die Anwesenheit von Geier, Eule usw. machen einen Ort opferunfähig: AP 21. 3. 5, 4. 2; cf. 19 b. 1. 4. Ominöse Vögel dringen in ein Haus ein: A. Weber, Omina und Portenta § 6; Kaṭhaśruti in Adbh. 724: yatra veśmany ulūkaśyena-balāka-kapota-krauñca-gṛdhrāḥ patanti asthīni gṛhītvā vāyasa anye pakṣiṇo vā gṛhaṃ praviśanti . . . sarpaḥ praviśati . . . godhā praviśanty āraṇyāḥ paśavo harmye praviśanti kṣobhante vā | . . . vṛṣau vā yugya-yuktau gṛhaṃ praviśataḥ . . .

Wenn Raubvögel einem Heere folgen, das in die Schlacht zieht, so bedeutet dies eine furchtbare Niederlage; wenn sie vorangehen, den Sieg: Brh. 46. 25.

Der Krähenkot gilt für denjenigen, auf den er fällt, im modernen Aberglauben der Gebirgsstämme des Panjab als ominös: Indian Antiquary 36. 307.

Der Kot eines bhāsa-Raubvogels besudelt einen Palast: AP 70 c. 27. 6.

Der Geier ist besonders ominös, wenn er sich jemandem auf den Kopf setzt (Kaṭhaśruti in Adbh. 724): naraśirasi gṛdhrāḥ patanty anye vā kāka-śyenā-"dayaḥ patanti ṣaḍbhir māsaiḥ samvatsareṇa vā te naśyanti; Agnipur. 263. 28: kravyād vā mūrdhni līyate.

Wenn ein Geier, eine Krähe (cf. Śaun. Kār. Bl. 69 b) oder ein Adler (Parāśara), wenn Geier, Krähen, Tauben oder Raubvögel (Devala), Krähen, Adler oder Raubvögel (Viṣṇudharmottara), Krähen oder Raubvögel (Mārk. Pur.) sich ohne Veranlassung auf den Kopfeines Menschen setzen, so verkünden sie den Tod: Adbh. 534; Bhaṭṭ. 14. 76; Hariv. 5828; Mārk. Pur. 51. 69; Verz. d. Oxf. Handschr. 51 a. 33 nach Petersb. Wb. lī + ni 2). Noch heute herrscht dieser Glaube bei den Hügelstämmen des Panjab: Indian Antiquary 36. 307.

Der Geier bringt ferner Verderben, wenn er auf einen

Tempel sich stürzt (Nārada in Adbh. 434f.): yato devakule vajam (?) pated gṛdhro Sthava punah | kanko vā patate vipra... oder auf einer Indra-Standarte sich niederläßt: AP 19. 1. 10 = Atharvanādbhut. in Adbh. 439; cf. AP 72. 2. 2.

Das Nesterbauen der Krähe bringt Unheil: wenn Krähen auf Palästen, Söllern, Bannern, Feldern, Nester bauen, so bringt dies den Herrn (derselben) Unglück (Parāśara in Adbh. 697). Wenn sie auf Tempeln (? prāsāda; Übers. nach Kern in A. Weber, Ind. Stud. 10. 190), Häusern, auf der Erde oder in den Tiefen des Śara-Grases oder des Gestrüppes nisten..., so bedeutet dies Unglück im Kriege: Yogayātrā 3. 15.

Dagegen ist das Nest auf einem gesunden Baume zur Zeit des Vaiśākhā-Monats heilvoll: Brhadyātrā in Adbh. 695.

84. vikarāla-piṅgalā-'kṣī | parirabhate vānarī naraṃ prasabhāt ||

yamapuri 1) gantum väñchati 2) | tuchadhano niyatam acirena ||

1) C <sup>o</sup>ram 2) C ichati

Wenn eine Äffin mit furchtbaren roten Augen einen Menschen gewaltsam entführt, so strebt (der Träumer) sicherlich alsbald danach, arm an Geld in die Todesstadt zu gehen.

Bedeutung des Affen: 2. 82.

a 19: abhidravanti yam svapne . . . . vānaraḥ . . . . tasya rājakulād bhayam ||

Auch der Anblick eines Büffels mit roten Augen und rotem Maule im Traume ist bedrohlich (a 41 c d):

mahişe raktākṣa-mukhe dṛṣṭe syād maraṇaṃ dhruyaṃ | sowie der des Büffels (mahiṣa) überhaupt: e 21; rote Augen: 2. 141.

85. yo vahanam arohati 1) | vanara-mṛga-meṣa 2) mahiṣa 2)saṃyuktam ||
krīḍati 3) vā saha tair api 4) | bahuśo na śubhaṃ bhavet
tasya ||

1) BC adhirohati 2) B vertauscht diese Worte 3) C kridamti

Wer einen Wagen besteigt, der mit Affen, Gazellen, Schafen oder Büffeln bespannt ist, oder wer mit diesen Tieren sogar spielt, erleidet vielfältiges Unglück.

Bedeutung des Affen: 2. 82; der Gazelle: 2. 15; der Anblick des Schafbocks (2. 17) und das Besteigen des Steinbocks (2. 15) sind verderblich.

Cf. h 12 in 2. 92; — nach Varāha in Adbh. 504 bringen Unglück: krīḍāyām no'pabhogāḥ khara-kapi-karabha-vyāla-raudraiś ca sattvaiḥ |, wobei statt no'o: co'o zu lesen sein dürfte.

Unter den Schafen gilt die edaka genannte Spezies offenbar als wild; s. Petersb. Wb. u. Śat. Brāhm. 2. 5. 2. 15 1. Nach Āp. Śr. 15. 19. 4 verheißen folgende Wesen beim Opfer Unheil: der Geier, die Hyäne, bhayedaka (der Kommentar scheint hier zu irren), dīrghamukhī (Boehtl.: Parra jacana; Komm.: tiṭṭibha dass.), die Eule, ein von einem Gespenst Besessener, ein śakuni (Komm. = kṛṣṇaśakuni: Krähe).

86. svapne mṛta-svavaṃśyair¹) | avaśyam ākārito mahīyobhiḥ²) || yo gachati manujo³) yadi³) | tan³)-nidhanaṃ³) tasya na cireṇa ||

1) A °-svayamśyair C °-syavamśyair 2) A mahīyāti; C mahīyo Spi D mahān iti ca 3) C °jaśca syān niyamam

Wenn ein Mensch im Traume, durch die erlauchten Verstorbenen seines Stammes unaufhörlich herbeigerufen, des Weges geht, so bedeutet dies baldigen Tod desselben.

Der Schluß von Pāda b ist kaum richtig. Die nicht unmögliche Lesart von D ist die am leichtesten verständliche, aber

¹ S. hierzu A. Weber, Ind. Stud. 13. 471. Aus der dort zitierten Mahābhāṣya-Stelle geht hervor, daß das eḍaka-Schaf nur wenig Wolle hatte, also lediglich zum Zwecke der Schlachtung gehalten werden konnte. So wird die Śat. Brāhm. Stelle verständlich, wenn sie die Wolle dieser Schafsorte ausschließt: "Wenn man Wolle findet, welche nicht vom eḍaka-Schafe herrührt, soll man sie auswaschen und spinnen; anderenfalls verwende man Matten aus kuśa-Gras." Lassen, Indisch. Altert. II 687 erwähnt Schafe, die wild im Himalaya leben; cf. Hooker a. a. O. 128.

kaum die ursprüngliche; auch müßten wir dann den Nominativ statt des zu erwartenden Vokativs hinnehmen. Man könnte an Formen wie mahīyate ("frohlocken") denken (s. namentlich die Lesart von A), doch kann die Variantenreihe ABC in der Weise entstanden sein, daß statt des mahān ein mahīn verlesen, und das folgende "iti ca" durch ein dittographisch vorausgeschicktes yo bhi oder yo pi, das zu Sbhigachati (yo Spigachati) gehört, verdrängt wäre. An einen Komperativ von mahant: mahīyāms im Sinne des Elativus zu denken, liegt hier wohl am nächsten; cf. zu 1. 69.

 ${\bf A}^1{\bf D}^1$ : svapnīm āpale vamsāmtīla melele purusa yāmnīm moţhepanāstava vahuta āgraha karūna bolāvilem hmanūna ( ${\bf A}^1$ : sababa) tyām saha jātom asem ( ${\bf A}^1$ : sem) pāhilyāsa tyājalā (tyā $^0$  fehlt bei  ${\bf A}^1$ ) lavakara marana hoya ( ${\bf D}^1$ : yetem).

87. pravrajyāyā grahaņam | tyāgas tad-vyatyayo na śubhakārī 1) ||

kalahah samklesakarah | parvatabhedas ca²) purusasya ||

1) B śubhakarah C sukhakārah :) C parva

:) C parvatah bhedasya

Das Gehen in die Einsiedelei, das Aufgeben (der Heimat und des Besitzstandes) sowie das Gegenteil davon ist nicht heilvoll. Zank bringt Elend und die Spaltung eines Berges dem Menschen (das gleiche).

 $A^1D^1$  svapnāmta samnyāsa ghetalā asem ( $A^1$ : ghetalāse) pāhilem athavā ghetalelyā ( $A^1$ : grhīta- statt ghe") samnyāsā ca ( $A^1$  samnyāsa-) tyāga karūna vyatyaya kelā . . .

Mönche und Anachoreten sind immer ominös (cf. 2.93). Die bloße Nacktheit bedeutet Unglück: 2.65; Streit: 2.147; Berg: 1.136.

Nach q 11 ist ominös: bihārakaraṇaṃ svapne; nach Parāśara in Adbh. 503: abhiniṣkramaṇaṃ (vā) svagṛhāt.

Das Spalten eines Berges bringt Unglück: v 16.

88. kalanam  $^{1})$ ca dhānyarašeļi | pacanam  $^{2})$  snehena sarvabhakṣāṇām ||

havanam sadhūma - vahnau | niyatam tan - mṛtyum āvahati ||

<sup>1)</sup> ACDo ham 2) C payanam

Auch das Sieben eines Getreidehaufens, das Kochen aller Speisen mit Öl, das Opfern in ein rauchiges Feuer bringt bestimmt den Tod des Träumers.

Das Sieben des Getreidehaufens (cf. 1. 96) gilt wohl wegen der damit verbundenen Abfälle als verhängnisvoll. (Die Abfälle des Getreides gehören den Dämonen). Öl ist ominös: 2. 31; desgl. ein stark rauchendes Feuer: 1. 75.

Wer in ein Feuer ohne Flamme opfert, stirbt schnell: v 4 in 2.34 f.

Auf Farbe, Form, Geräusch usw. des Opferfeuers <sup>1</sup> wird und wurde seit ältester Zeit die größte Aufmerksamkeit verwendet. Sehr genau sind wir über die günstigen Formen des Opferfeuers durch AP 24 unterrichtet, dem wir zunächst folgendes entnehmen (vgl. die Legende von Kaïn und Abel):

Beim Hausbau, einem bösen Wahrzeichen, der durch den König vollzogenen Reinigung seines persönlichen, lebenden Inventars, allen Opfern für die Mondstationen, der Feier der Bewirtung der Gestirne, Kriegszügen, Auszügen, Hochzeiten, der Zeremonie des Haarabschneidens, und bei allen Feueropfern soll der Priester die Farben des Opferfeuers beobachten (1. 2—3). Als Lehrer dieses Gebiets der Opferwissenschaft gilt der alte Weise Usanas (2. 2). Nach ihm soll man auf folgende Manifestationen des Opferfeuers achten:

Den Ton: 2. 3. Günstig ist der Ton gleich dem Brüllen des Stieres, Elefanten, der Wolke, Woge, Radfelge und Trommel (2. 5); der Radfelge (5. 5); der donnernde Ton der regenschwangeren Wolke (6. 2); der donnerähnliche, laute Klang (3. 1); sein geradezu lachender Ton (4. 2); ominös dagegen der üble Klang (AP 70 b. 19. 6).

Die Farbe: günstig ist die rötliche Farbe des kuranţa (gelben Amaranths), der Kuhmilch, des Goldes, Blitzes (3. 2); des Goldes (5. 3; 6. 4); die Röte des Goldes, Lotus, Blütenstaubes (5. 4). Gutes verheißt der weiße Glanz der zarten

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Das Opferfeuer wird neben Brahmane, Kuh, Erde, Senf, flüssiger Butter, dem Sami-Baum (der die Reibhölzer zur Feuerentzündung beim Opfer liefert), Reis und Gerste zu den 8 Glück bringenden Gegenständen gerechnet (AP 4. 1. 23).

Perle (5. 5), sogar die schwarze Farbe (3. 3), desgl. die fleckenlose (3. 4, cf. 5. 4), die blaue (3. 4).

Den Geruch: er ähnele dem der Wasserlilie und des Lotus (utpala; 2.5); des Lotus und der Lotusfasern (5.2, cf. 6.2, 4); er sei jedenfalls angenehm (4.3).

Das äußere Aussehen (rūpa): das Feuer muß in seiner geschmeidigen Stattlichkeit geradezu glänzen (4. 2), breit an der Wurzel (3. 4) sein, sich in der Mitte ausbreiten (ibid., cf. 5. 2); seine Spitze dagegen soll gedrückt aussehen (5. 2), und Kreisform zeigen (4. 4). Alle seine Strahlenbündel sollen vereinigt sein (3. 1, cf. 4. 4), so daß es das Aussehen der vollen Scheibe des Frühlingsmondes bekommt (6. 3). Seiner Form nach muß es ähnlich sein: dem Lotus, Lotusfasern, dūrva-Gras (2. 5); dem aufgeblühten Lotus, Jasmin, Monde, der Nymphaee (kumuda; 3. 2).

Seine Helligkeit (sneha): 3. 3.

Rauchlosigkeit: 4. 3, 4; (cf. 6. 1: viśuddhamūrti).

Seinen Glanz: der einem vähakumbha (best. Gefäße?) oder Lotus gleiche (3. 1), und besonders an der Spitze sich zeigen soll (3. 4); das Feuer soll einen vollen Flammenkranz (ibid., cf. 5. 4), eine ruhige aber helle Flamme (3. 5) zeigen.

Seine Bewegung: sie muß in rechter Richtung (3.5), vom Opferpriester nach rechts zu (3.3), nicht in entgegengesetzter Richtung (vielmehr anuloma) (4.4), noch nach der Gegend der Feinde hin (4.4) erfolgen.

Seine Berührung (sparsa): wo das Feuer, nachdem es von selbst (d. h.: ohne durch weitere Brennmittel genährt worden zu sein) entstanden, nach dem Opfer sich sehnt (abhilaṣati), da gelingt dieses (2. 4); — das leckende Opferfeuer ist günstig (3. 3), namentlich, wenn es erfreut erscheint (ibid.); ferner das Feuer, welches, die Flamme nach oben gerichtet, die Ausrüstungsgegenstände der Opferlaube (l.: kuṇḍa), das zur Vollziehung der Sühnezeremonien dienende Haus und die Priester berührt (4. 1), oder den Fürsten in dem Augenblicke zu berühren scheint, in dem das Opfer schließt (4. 3), oder sich auf die Opferbank zubewegt (5. 3).

Eine ausführliche Schilderung der günstigen Formen des Opferfeuers gibt nach AP 70 c. 23. 1—26. 3 Brhaspati (zweifellos

die Quelle, welcher jener Text die bärhaspatyäni verdankt) dem ihn danach befragenden Gautama. — Folgendes sei erwähnt: günstig ist das Opferfeuer, wenn:

Sein Ton gleicht: dem der Trommel (23. 1, 5); des Pfaues (23. 4); des Gesanges (24. 3); dem Klange von Musikinstrumenten (25. 1); des Wagens, der Woge oder Wolke (Agnipur. 218. 10 = Viṣṇudharmottare in Adbh. 421 f.); wenn er lieblich (snigdha) (24. 1; 26. 3); tiefgrollend (25. 3); laut ist (26. 3).

Sein Lachen (AP 21. 7. 4); (ominös dagegen ist nach alter Lehre sein Seufzen (Kauś. 131. 1)).

Seine Farbe: wenn sie weiß (23.1); gelblich (24.1); dem Lotus oder Beryll ähnlich (25.1); lotusartig (AP 21.7.4); dem blauen Lotus gleich (AP 21.7.3); gereinigtem Golde ähnlich (Viṣṇudhar. in Adbh. 421) ist.

(Unglück dagegen bringt ein Feuer (nicht nur Opferfeuer), welches seine normale Färbung in eine dunkelblaue, glanzlose, schwarze oder weiße verändert (Caraka in Adbh. 526 f.; cf. Agnipur. 263. 16 f.); das schwarz aussieht (AP 21. 7. 5); oder nicht brennen will (häufig, z. B. Mahābhārata Vanaparvaņi bhīmaparājaya-nimittam in Adbh. 710: jajvalur na ca pāvakāḥ und Liṅgapurāṇa dakṣaparābhavanimittam in Adbh. 712: agnayo naiva dīptāś ca).

Sein Geruch: der schöne Duft (23.1; cf. Agnipur. 218.11).

Sein Aussehen: die freie Entwicklung des O. (asaktaḥ
23.1); seine nicht gedrückte Spitze (23.1; cf. aber AP 24.
5.2, s. o.); seine Größe (24.1); seine großen Flammen: Agnipur.
218.11; seine Dichtigkeit (es löst sich nicht in verschiedene Flammen auf: 23.5); sein geschlossener Flammenkörper (24.1); seine ununterbrochenen, ebenmäßigen Strahlen (25.2); sein ununterbrochener langer Strahl (AP 21.7.2); Mangel an Feuerfunken (Agnip. 218.11); das Bild des Lotus (23.1; cf. AP 21.7.3); des aufgebrochenen Lotus (25.2); des Kimśuka oder Aśoka (AP 21.7.3), die Form des Schemels, Sonnenschirms, Banners, Elefanten, Donnerkeils oder Ringes (25.4f.); der Muschel, des Svastika, Diskus, der Keule, Schädelkette (26.2); des Svastika (Agnipur. 218.11); die Form des Svastikā- oder Vardhamānā-Zeichens, sowie der Śrīvatsā (23.3).

Seine Helligkeit und Glanz: Mangel an Rauch (23. 1; cf. 24. 1; Agnipur. 218. 10); Glanz beim Aufstehen (ibid.); glänzende Vollkraft (ibid.); helles Licht (23. 5; cf. 24. 3; 25. 5; 26. 3); der Glanz der Perle (23. 5; cf. Viṣṇudharm. in Adbh. 421); von flüssiger Butter (26. 3); (ominös dagegen ist ein Feuer mit unfreundlicher Flamme (AP 21. 7. 5), mit vielem Rauch (ibid.)).

Seine Bewegung: nach rechts hin (23.3; 25.5; cf. AP 1. 32.1); in rechter Richtung (Agnipur. 218.11; Viṣṇudharm. in Adbh. 421); ("wenn dem Heere, nachdem es aufgebrochen, der Rauch folgt, soll man wissen: der König wird siegen!" AP 1. 36. 2).

Seine Ruhe (23.5; 26.3); Beständigkeit (24.3; cf. Agnipur. 218.11); (ominös dagegen ist die Bewegung der Flammen nach links hin (AP 21.7.5)).

Seine Berührung: als hervorragend günstig wird es angesehen, wenn die Flammenzungen von allen Gegenden her nach dem Opfer lecken (24. 2).

Auch bringt es Glück, wenn man in der Nähe des Opferfeuers freundliche, Glück bedeutende Worte hört (24.3) oder den Ton des kokila-Vogels (indischen Kuckucks), Pfaus, bhasa-Raubvogels oder Meeradlers vernimmt (24. 4); Gutes weissagen die Stimmen des casa-Vogels (blauen Holzhähers) und das Gebrüll der Milchkühe (24. 5); desgl. der Anblick von geröstetem Getreide, eines Wasserkruges (25. 3). Zeigt sich ein schwarzer Rauchniederschlag von Honig, Milch oder Butter, die zugleich mit Wolkenwasser auf die Erde herabgeregnet sind. so ist dies ein Vorzeichen für den Sieg des opfernden Königs (26. 1) (d. h.: Butter usw. steigen in Rauchform vom Feuer aus in die Luft und schlagen im Regen zur Erde nieder, dort den häufig erwähnten "schwarzen Pfad" bildend). Wichtige Nachrichten über die dem Opferfeuer entnommenen Omina sind uns in der Brhatsamhita, Brhadyatra und Yogayatra erhalten und Auszüge davon in Adbh. 422 f. übermittelt. Von modernen, wichtigen Berichten, die hierher gehören, erwähne ich die Auseinandersetzung über die Agnihotra-Zeremonie: J. R. A. S. Bombay branch 15, 8 Anm. 30; 259 Anm, 173; 268. 89. svapne rāsabha-śarabhaiḥ¹) | śunaka-vṛka-kroṣṭu²)-daṃṣṭri-karabhā-"dyaiḥ³) ||

nīyeta yo yamadiśa<br/>m $^4)$ | sa mriyate śoṣa $^5)$ -doṣeṇa  $\|$ 

1) B seribha C fehlt. 2) AC krosta D krostr 3) C karakāḍhyaiḥ 4) C ºśāṃ 5) BC śokaº

Wer im Schlafe von Eseln, Sarabha-Tieren, Hunden, Wölfen, Schakalen, Tieren mit Hauern, Kamelen usw. nach Süden geführt wird, stirbt an der Schwindsucht.

Die Lesung von B ist wahrscheinlich zu berichtigen (Pāda a): rāsabhair ibha-o.

A<sup>1</sup>D<sup>1</sup>: damṣṭrin = vyāghrādidamṣṭrāyudha; Boehtl. u. Apte: unbel.: wilder Eber; cf. 2. 42, 151.

Es gilt als ominös (cf. 1. 25): das Besteigen des Kamels und Esels: 2. 15, 67, 68 (nicht jedoch des Śarabha-Tieres: 1. 94); Schweines: 2. 41; Hundes: 2. 82 (sein Anblick: 2. 16); Wolfes: ibid.; cf. 2. 16; Schakals: 2. 78, 78 b, 82 und einiger anderer Tiere: 2. 15; cf. aber das Besteigen des weißen Vogels: 1. 84; Garuda: 1. 132; Stieres, Elefanten und Pferdes: 1. 79, 94; der Kuhoder des Löwen: 1. 94. Kālāvalī in Adbh. 506:

kharam āruhya vegena dakṣiṇāṃ diśam āvrajet | . . . . . . . . . . tan-nāśo vatsarā-'rdhataḥ ||

Anblick von Sarabha-Tieren: i 62 in 1. 94.

Anblick von Hunden: d 13 in 2. 17; i 62 in 1. 94; wer von ihnen entführt wird, stirbt an Fieber: v 1 in 2. 30; Saun. Kar. Bl. 73 a rechnen zu den im Traumaberglauben gefährlichen Tieren u. a: asvam ustram kharam vāpi mahisam svānam eva ca | (wobei asvam falsch sein muß). Nach f 54 in 1. 94 bringt der Hund Wahnsinn; cf. i 61:

kurkaram (?) cāṣa-mārjāram godhā-nakulam eva ca | yadi paśyati svapnānte vighnam tasya prajāyate ||

Der Körper des Träumers wird durch ominöse Tiere (Kamele, Esel, Schlangen usw. (Text ganz korrupt)) verzehrt: m32.

Der Hund, in der Mantik dem Schakal (s. oben 2. 78) nahestehend 1, gilt, wie dieser, als Leichenschänder, und des-

<sup>1</sup> Vgl. z. B. AP 70 c. 28. 4 śvānah śivābhir vāśyante.

halb als ein überaus unreines und gefährliches Tier. Aus gleichem Grunde wird er dagegen im Parsismus verehrt, woher die bis zur Gegenwart festgehaltene Sitte stammt, ihn vor den Sterbenden, den er anschauen soll, zu führen (das sägdīd der Parsen): Ind. Ant. 7. 180. Namentlich der "vieräugige" Hund (H. mit 2 Flecken über den Augen) ist geistersichtig (v. Negelein, Das Pferd im arischen Altertum, Königsberg 1903, 94 Anm.). Über seine Rolle im indischen Aberglauben s. Vas. Śāk. 18. 1 ff. bei Hultzsch, Proleg. 85. — Wenn Hunde an Leichenstätten heulen und bellen, so steht den Bewohnern des benachbarten Fleckens Unheil bevor: AP 64, 8, 1; wie denn überhaupt noch im heutigen Indien Tiere, die zur Nachtzeit heulen oder wie ein krankes Wesen stöhnen (seem grumbling), weggeschenkt werden: Ind. Ant. 36, 306. Wenn ein Hund um Sonnenaufgang, den Kopf nach Osten gewandt, bellt, so bedeutet dies: Feuer: wenn dagegen Hunde auf Fahrstraßen laufen, und alsdann, den Kopf nach oben gerichtet, in großer Zahl gemeinschaftlich bellen, Gefahr: Parāśara in Adbh. 654, (Die Zusammenrottung ominöser Tiere ist besonders verderblich; die von Schakalen: Āranyakānde Rāvanavadhanimittam in Adbh.657.) Massenhafte Ansammlung von Hunden: Parāsara in Adbh. 653: nisi sunām sanghasah satatam abhikrandanam pura-vināsāya. Ihr Überhandnehmen bringt Unglück: AP 70 c. 28. 3. Wenn Hunde, scharenweise zusammengerottet, lange, traurig, laut und zur unrichtigen Jahreszeit heulen, so bedeutet dies für ein zum Feldzug bereites Heer Unheil: Yogayatra 3. 10. Hunde heulen auch zu Beginn einer Sonnenfinsternis laut: AP 53. 1. 4, sowie bei bevorstehendem Regen; dann laufen sie auf die Hausdächer und wenden den Kopf zum Himmel: Brh. 28. 10 = Adbh. 740; oder sie gebärden sich alsdann wie Rinder: Brh. 28. 9; diese wollen nicht aus dem Stalle heraus, schütteln Ohren und Hufe (cf. oben 2. 15). Gefahr bringt jede unmittelbare Berührung mit dem Hunde, deshalb namentlich sein Biß, selbst nach dem modernen Aberglauben der Stämme des Panjab: Ind. Ant. 36, 307. Auch wenn ein Hund an einer Kuh oder einem Stier saugt, ist dies ominös: AP 67, 1, 4, Namentlich aber bedeutet der Hund, auch in dieser Hinsicht dem Schakal ganz analog, dann Unglück, wenn er Holzscheite, Feuerbrände, Knochen, Horn usw. im Maul trägt. Matsyapur. 237. 9:

kästho-'lmūkā-'sthi-śrngā-''dhyah śvāno markata-vedanāḥ Diese Stelle kennt das Adbh. 654 in der Fassung:

käṣṭho-'nmukhā-'sthi-ṣṛṅgāsyāḥ śvāno maraka-vedakāḥ; so zu lesen, jedoch statt 'nmukhā-º: 'lmukā-'o.

Zwar lehrt Parāśara, daß, wenn ein Hund, an etwas kauend, in ein fremdes Haus eintritt, dies zum Glück diene; wenn er, frisches Fleisch im Maule, dort eindringt, es Speise und Trank voraussage (s. Adbh. 649: kimcid bhakṣayan parasya gṛhaṃ praviśet tasya vṛddhaye | ārdrā-"miṣam ādāya viśec cā'nna-pāna-lābhaya ||; und auch die Varāhasaṃhitā in Adbh. 651 sagt, dem analog: māṃsapūrṇā-"nano Srthāptir | ārdreṇa cā' sthnā śubhaṃ |), doch ist es zweifellos, daß, wenn der Hund, wie auch alle wilden Tiere und Vögel 1, Leichenteile auf bewohnte Plätze verschleppt, in Häuser verstreut usw., dies allgemeines Sterben bedeutet (Mayūracitra in Adbh. 464):

māṃsā-'sthīni samādāya śmaśāno-'nmatta-vāyasāḥ | śvā śṛgālo Sthavā madhye purasya praviśed yadi || vikiranti gṛhā-''dau ca śmaśānaṃ sā mahī bhavet |

Die Varāhasaṃhitā in Adbh. 651 differenziert diese Angaben noch mehr: sā-'gny-alātena śuṣkeṇa cā'sthnā gṛhītena mṛtyuḥ | praśānto-'lmukenā 'bhighāto | 5tha puṃsaḥ śiro-hasta-pāda-''di-vaktre bhuvo 5bhyāgamo | vastra-cīrā-''dibhir vyāpadaḥ | kecid āhuḥ: savastre śubham ||.

Saun. Kār. Bl. 70a: saunako gṛham ārohet pravised vā siroravat: l.: sṛgālavat? ||.

Häufig wird seit ältester Zeit davon gesprochen, daß ein Hund, wenn er den Raum zwischen zwei der heiligen Hausfeuer kreuzt (Ath. Prāyaśc. 1. 2), das pṛṣadājyam berührt (Taitt. Saṃh. 3. 2. 6. 2) oder sonst irgendwie mit dem Opfer in Berührung kommt, die sakrale Handlung unwirksam macht.

S. Mayūracitra in Adbh. 466 (Text falsch): gṛhītva tu śavyā-'ngam anye tu mṛga-pakṣiṇaḥ | praviśanti grhe yasya ṣaḍbhir māsair vinaśyati ||

Vrddhagarga in Adbh. 584 (ohne spezielle Bezugnahme auf den Hund):
asthi-kāṣṭham alātam vā caila-keśā-'sthi-bhājanam |
śmaśānād āhared grāme mṛṭyave vā bhayāya vā |; cf. oben 2.18.

90. vigata-vasanasya 1) puṃso 2)|viḍambita 3)-svīya-tuṇḍa 2)-muṇḍasya ||

śvapaca-piśācair dakṣiṇa-diśi gamanaṃ śobhanaṃ na bhavet ||

1) C o-vyasao

2) fehlt bei C

3) BC vimunditao

Wenn ein Mann ohne Kleider mit lächerlichem Gesicht und kahlem Kopf durch Hundeköche und Gespenster nach Süden geführt wird, so dürfte dies Unglück bedeuten.

Bedeutung der Nacktheit: 2. 65; kahl ist der (geschorene) Asket; er bringt Unheil (2. 93); Svapaca ("Hundekoch", besonders verachtet, weil der Hund als unreines Tier gilt und die Berührung desselben verunreinigt; hier wie 2. 30, 77, 92 neben eine Gruppe von Dämonen gestellt; vgl. Pet. Wb. unter diesem) und Pisaca entführen Seelen ins Totenreich: 2. 92; cf. 2. 77.

91. puṃso bahuśaḥ kupito | mātā-pitr-'ādi-guru-jano yasya| nirbhartsanaṃ vidhatte | vittena sa mucyate na cirāt|

Wenn (gewichtige) Personen wie etwa die Eltern usw. in heftiger Erregung über irgendeinen Menschen Schmähungen ausstoßen, so verliert derselbe bald sein Vermögen.

Tadel und Schmähungen bedeuten Unglück: 2. 147. Gewichtige Personen außer den Eltern namentlich der Lehrer und die Brahmanen; — wer mit Liebe zu den Frommen emporblickt (1. 83), Brahmanen und Lehrer verehrt (1. 100), wird Glück haben. Was sie zu dem Schlafenden sprechen, geht in Erfüllung (1. 107). Ein guter Traum verheißt ihnen Somatrunk, den Mitgliedern der anderen Kasten Reichtum: 1. 60. Ihr Ruf bedeutet den Tod: 2. 86.

Tadel durch die Eltern ist verhängnisvoll: v 15.

Nach b 65 wird ein Träumer, wenn er Brahmanen sieht, ohne von ihnen den Segenswunsch zu empfangen, Großkönig resp. Gelehrtenoberhaupt:

viprā(n) viprasamūham ca dṛṣṭvā na tv āśiṣam labhet | rājendraḥ sa bhaved vāpi kiṃvā ca kavipaṇḍitaḥ ||

Als Akrūra in der ersten Nachtwache einen im Kindes-Religionsgeschichtliche Versuche u. Vorarbeiten XI, 4. 20 alter stehenden Brahmanen sah, der schwarz war, in seinen beiden Armen eine Flöte trug, mit einem gelben Gewande und einem Kranze aus Waldblumen angetan, mit Sandelsalbe und einem Jasminkranze, sowie mit Juwelen geschmückt war, einen Pfauenschweif an den Haarflechten trug, lächelte und Lotusaugen zeigte, stand ihm großes Glück bevor: c5—7; — das jugendliche Alter erhöht die gute Vorbedeutung; daher ist der Anblick von Knaben erwünscht, die gelb sind, weiße Kleider tragen und sehr stattlich aussehen (v 27), ebenso das Lächeln.

Der Zorn einer Göttin ist verhängnisvoll: nach d 10 zerbrach im Traume des Kamsa eine sehr erzürnte Göttin, begleitet von ihrem Gatten und ihren Söhnen, dessen vollen Krug unter wiederholten Flüchen. Eine Göttin verläßt (d 16) erzürnt unter Flüchen des Kamsa Haus.

Der Zorn des Brahmanen bringt Unglück: im Traume des Kamsa (d 11) gibt ein Br. dem K. in höchstem Zorn unter Flüchen einen unheilvollen Kranz. — Wer im Traume einen erzürnten Brahmanen oder eine zornige Brahmanenfrau erblickt, aus dessen Hause geht sicherlich das Glück: e 7; — wen ein Brahmane oder eine Brahmanenfrau, ein Mädchen oder ein Knabe, ein Sohn oder eine Tochter verflucht (l.: vidäram kurute?), erleidet Unglück: e 24; wenn ein Astrolog (gaṇaka), ein Brahmane oder eine Brahmanenfrau, oder der Lehrer, erzürnt jemanden verflucht, erleidet er Mißgeschick: e 38; — der Zorn von Göttern, Brahmanen, Fürsten und Lehrern ist ominös: h 7 (Adbh. S. liest statt gurūṇām kopa: prajānām krodha); r; s 10.

92. bhūta-preta-piśācaiḥ¹) | śvapacaiḥ²) saha yasya³) saṃgatiḥ puṃsaḥ || yamadiśy ākarṣaṇam api | sa bhavati⁴) vipad-āspadaṃ niyamāt ||

1) B °śāca 2) B śvadādaiḥ(?) 3) fehlt bei AD 4) B sambhavati; C ganz verderbt. — Hier endet der Text von A.

Wenn ein Mensch mit Gespenstern, Totengeistern, Leichenunholden oder Hundeköchen (im Traume) verkehrt, und sogar von ihnen nach Süden gezerrt wird, so erleidet er sicherlich Unglück. vipad-āspadam, cf. vipadam padam oben 2. 26; der m-Laut wohl falsch statt des s-Lautes.

= 2. 90; cf. 2. 77.

Auch das Spiel (cf. 2. 72, 85) mit Piśaca's, Raubtieren, Affen und Männern der niedrigen Kaste ist ominös: h 12; wer durch Individuen der niedrigsten Kasten nach Süden geführt wird, wen Leichendämonen (pretäh) oder Asketen umarmen, wer von Hundeköchen (l.: śvapacaih) und Wesen mit entstellten Gesichtern am Kopfe geküßt wird, erleidet den Tod: k 4f.; beim Streite mit Gespenstern erfolgt Untergang: AP 68. 2. 39. Wer durch Menschen, namentlich wenn sie Stricke (die Schlingen des Todesgottes) in der Hand haben, oder durch einen Totengeist nach Süden geführt wird, erleidet Unheil (AP 68. 2. 45); cf. v 6 in 2. 30; d 26 in 1. 27.

Die Zusammenstellungen des Adbh. 525 ergeben, daß der bloße Traum von verschiedenen Dingen der jenseitigen Welt dem Menschen den Tod bringt: wenn jemand im wachen Zustande (Caraka) oder im Schlafe (Parāśara), überirdische Erscheinungen, wie die Fata morgana (Mārkaṇḍeya-Pur.), oder goldfarbene (ibid.) oder mit Juwelen behangene (Devala) Bäume oder gar die Erscheinungen von Pretas und Piśācas, Rakṣas oder Yakṣas oder andere, ganz merkwürdige Dinge (Caraka) sieht, so muß er sterben; cf. k 15 in 2. 30. Nach Suśruta in Adbh. 507 erleidet Krankheit, wer gesund, Tod, wer krank ist, wenn er von Cāṇḍāla in südlicher Richtung geführt wird; cf. Caraka in Adbh. 510: es erleidet Unglück,

rakṣas-preta-piśāca-strī-cāṇḍāla-draviḍā-'ndhrakaiḥ | gṛdhro-'lūkaiś ca kākādyaiḥ svapne yaḥ parivāryate ||

In der gesamten Mantik gilt der Anblick, Ruf usw. von Totengeistern (Pretäs) als verhängnisvoll, deshalb auch jeder unerklärliche Ton (s. 2.61 und Parāsara in Adbh. 745: videhavāk-saṃśravaṇaṃ darśanaṃ yakṣa-rakṣasam]). Tote werden auch in Wolkengebilden gesehen, wobei an deren typische Gestaltung, wie die Malerei sie uns so häufig gibt. zu erinnern ist.

Daß der Anblick der Pretas verhängnisvoll ist, lehrt (cf. Matsyapur. 238. 3 f.: rāksasa yatra dṛśyante tan mahadbhaya-lakṣaṇam |); Kaṭhaśruti in Adbh. 726: ... mṛta manava dṛśyante ...; cf. Auś. in Adbh. 482:

darśanam devayonīnām asad-rūpasya vā nṛbhiḥ | tad-deśasya vināśāya tat prāhur yasya darśanam ||

Schauerliche kopflose Gestalten mit vielen Armen und Füßen tanzen in den bedrohten Gegenden (Gadāparvaņi pāndavasivira-vadha-nimittam in Adbh. 382):

bahu-pādair bahu-bhujaiḥ kabandhair ghora-darśanaiḥ | nṛtyadbhir bhayadair vyāptā diśas tatrā'bhavan nṛpa ||

Sie dringen in menschliche Wohnstätten ein (Vārāhasamhitā in Adbh. 468):

... vikṛta-pretā-'bhiveśanaṃ yasmin | nāyaka-vicitram athavā nṛpaḥ kṣayaṃ yāti na cireṇa || Besonders ominös ist es, wenn ein Leichnam beim Transport zur Verbrennungsstätte zu Boden fällt (Garga in Adbh. 489).

uhyamānah savo Skasmāt kṣitāv abhipated yadā | yat-kule Ssau savas teṣām vināso bhavati dhruvam || Nārada in Adbh. 489:

śavas tu nīyamānas tu bhūmau nipatate yadi | kuṭumba-maraṇaṃ tatra dhana-dhānya-parikṣayaḥ || oder wenn er gar wiederauflebt, wandelt oder spricht (Mayūracitra in Adbh. 489):

mṛtaḥ śmaśānam nīto yaḥ pratyujjīvati mānavaḥ | svastho va bhavati kṣipram punar āyāti mandiram || sa deśaḥ kṣīyate kṣipram . . .

ibid. (Parāśara):

mṛto vā vyāhared gacched yatra tatra bhayam vadet |

Den Preta sind die Pisāca und die (mythologisch älteren) Rākṣasa verwandt; sie werden als Rakṣas häufig neutral gedacht, wie im Veda umgekehrt "der Böse" (pāpman) maskulinisch auftritt. In der Gruppe aller Wesen stehen auf der einen Seite die Götter, Menschen und Ahnen, auf der anderen die Asura, Rakṣas und Pisāca (Taitt. Saṃh. 2. 4. 1. 1). Ihren Namen haben sie daher, daß sie das Opfer der Götter "verhindern wollten" (rarakṣuḥ); so will es die spätere Spekulation: Śat. Brahm. 1. 1. 1. 16. Ursprünglich galten sie sicherlich als Lichtfeinde, Nachtunholde. Sie sind in die blinde, lichtlose Finsternis gebannt: ibid. 1. 9. 2. 35. Die Sonne vertreibt

sie: ibid. 1. 3. 4. 8. Beim Opfer kommt ihnen der Abfall und das Blut zu: s. unten 2. 101; vgl. Kaus. Brāhm. 10. 4. unheilvolle Mächte sollen sie bei den Opferverrichtungen überhaupt nicht erwähnt werden - so sagen einzelne vedische Autoritäten (Ait. Brāhm. 2. 7). Die spätere Zeit hat sie mythisch ausgestaltet. Mit den Feinden der Arier haben sie deshalb die Eigenart gemeinschaftlich, das R nicht aussprechen zu können, - denn die Vulgärsprachen vermeiden diesen Laut schon seit ältester Zeit 1. Mit den Asura aufs engste verwandt und in deren (fruppe übergehend, dürften sie, wie diese, die Speise von Menschen und Tieren vergiften (Sat. Brāhm. 2. 4. 3. 2), während ihre Macht, zu schaden, auf Zauberkünste zurückgeführt wird (die asuramāvā Sat. Brāhm. 2. 4. 2. 5, vgl. A. V. 3. 9. 4), in denen ihre Priester besonders erfahren sind (Sat. Brāhm. 1. 1. 4. 14). Da in dieser Zeit manche Asura bereits Sondernamen bekommen, werden einzelnen solcher zu Persönlichkeiten ausgestalteten Dämonen sogar Opferspenden dargebracht (Sat. Brāhm. 4, 2, 1, 4).

Noch das heutige Indien pflegt den Glauben an solche Unheil- und Todesdämonen, der durch die wildphantastischen Vorstellungen der nichtarischen Bewohner des Südens neue Nahrung bekommen hat. Die Aufstellung Fergussons, nach der "all dwarfs and magicians, — all the Fairy Mythology of East and West, — belong to the Turanian races, which underlie the Aryan races, and crop up at times through them, but are

¹ Eine Vergleichung der dem Rg- und Atharvaveda gemeinschaftlichen Stellen, die ich unternommen habe, beweist, daß in der überwiegenden Mehrzahl der Fälle, die lautliche Abweichungen zeigen, der Ath. ein L, der Rgv. ein R in gleichen oder entsprechenden Wortbildern zeigt. Nach Ait. Brähm 2. 7 soll man die Rakşas beim Opfer nur leise neunen, denn anderenfalls wäre man in Gefahr, eine Räkṣasa-sprache zu bekommen. Nach Sat. Brähm. 3. 2. 1. 23f. konnten die den Räkṣasa verwandten Asuras den Ausruf: he Srayah nicht ausstoßen und sagten deshalb: helavah (vgl. Sayaṇa hierzu und Eggeling, Sacr. books of the East 26. 31 Note 3, sowie Einl. z. Mahābhāṣya 1. 2. 7 (K). Der Name des Asura-Priesters Kilata Sat. Brahm. 1. 1. 4. 14 dürfte einen Repräsentanten des nichtarischen Bergvolkes der Kirāta bezeichnen. Die Kirāta-Mädchen trieben Zauberei (AV 10. 4. 14). Unter den Kirāta-Männern findet sich Tigranthropie: J. Dowson, A classical dictionary of Hindu mythology and religion London 1879 u. Kirāta. Hillebrandt, Ved. Myth. 1. 89 Anm. 1.

really antagonistic to the genius of the latter" (F., Tree and Serpent Worship 79), wird indessen von Walhouse, Ind. Ant. 5. 23 bekämpft. Vgl. dazu L. Nell in Ceylon br. of the R. As. Soc. XII (1892) 236: "Demonworship and devil-dancing are not known to Hindu races or their religion". Besonders interessant ist es für unsere Zwecke, daß nach dem Volksglauben in Gujarat böse Geister, in ein schwarzes kamligekleidet, den Menschen im Traume besuchen, während sie im wachen Zustande unsichtbar bleiben (Ind. Ant. 2. 14). Unter den vielen modernen apotropäischen Mitteln (speziell gegen die Bhūtas als eine dieser Geistergruppen) sei folgendes genannt (Ind. Ant. 5. 21): "The tooth or claw of a tiger worn on the neck or near the loins; wearing an iron ring set with pearls, . . . a lime placed in the turban, a figure of Hanuman graven on any ornament".

Das bloße Auftreten solcher Dämonen verursacht Unheil, mögen sie Affen-, Dämonen-, Vogel- oder Menschengestalt haben (Kauś. 95. 1): atha yatrai "tāni yakṣāṇi dṛśyante tad yathai "tan markaṭaḥ śvāpado vāyasaḥ puruṣarūpam iti tad evam āśaṅkhyaṃ bhavati; (puruṣarūpaṃ wird Kauś. 95. 3 durch puruṣarakṣas erklärt); cf. Varāha nach Adbh. 484:

dṛṣṭeṣu yatudhāneṣu nirdiśen marakam āśu saṃprāptam | nur im Winter gelten merkwürdigerweise solche Gespenster als gute Omina: AP 64. 9. 9f. Der auch im Traumaberglauben so häufig auftauchende "schwarzbraune Mann" tritt als todverkündendes Gespenst im Epos auf (Mahābhar. vṛṣṇikṣayanimittam in Adbh. 482f.):

karālo vikaţo muṇḍaḥ paruṣaḥ kṛṣṇapiṅgalaḥ | gṛhāny avekṣya vṛṣṇīnāṃ nā'dṛṣyata kvacit kvacit ||

Die den Pretas nahe verwandten Piśacas entspringen, wie wir einer Sage des südlichen Teiles des heutigen Kṛṣṇa-Distrikts entnehmen können, aus den Leichen von Tieren (Hunden) und quälen alsdann Menschen: Ind. Ant. 5. 187f. Die Rakṣas treten, wie schon der Veda häufig erwähnt, meist zur Zeit der Dämmerung auf: AP 70 c. 32. 24. Sie lauern auf Wegen und in Wäldern. Auch dringen sie in Häuser ein (Bārh. in Adbh. 482; v. l. von AP 70 b. 15. 3f.):

rakṣaḥ-pataṅgaiḥ panthāno na vahante bhayānvitāḥ | rakṣo-rūpāṇi dṛśyante vana-rathyā-gṛheṣv api ||

sampradṛṣṭaiḥ piśācair vā rakṣobhir vā'pi tāpate (!) | nagaram tv acirāt kālāj janamāreṇa vādhyate ||

Als Totengespenster suchen sie namentlich Kinder heim: AP 67. 3. 3. Im Epos wird von ihnen erzählt, daß sie selbst die Insignien der Königswürde, Waffen und Standarten rauben (Mausale vṛṣṇikṣayanimittam in Adbh. 482 f.):

alamkārās ca chattram ca dhvajās ca kavacāni ca | hriyamānāny adrsyanta raksobhih subha-yānakaih ||

93. vaikhānasā 1) - ''dikānām 2) | digambarānām tridaņdasahitānām 8) || mandānām kṣudrānām vīkṣaṇam aśivaṃkaraṃ svapne ||

1) B kāṣāya-º C kampīya-º
3) B º-dhṛtānāṃ

2) B vīvarāņām C dhīvarāņām

Der Anblick von Einsiedlern und ähnlichen Personen, ferner von Menschen, die splitternackt gehen, drei Stöcke tragen, von Kranken und Armseligen im Traume bringt Unheil.

D¹: vaikhānasādi vratacārī kiṃvā digaṃbara tridaṃḍī saṃnyāsī, rogī, daridrī yāṃceṃ darśana svapnāṃta . . .

Ominös sind: kranke Männer; solche mit abnormer Tracht und mit Abzeichen: 2. 50; kahlköpfige Asketen mit roten oder blauen Gewändern: 2. 51; Menschen, die in die Einsiedeleigehen: 2. 87; Kahlköpfige als Verbreiter einer mystischen Musik: 2. 61.

Nach v 18 ist der Anblick von rot gewandeten, verhängnisvoll aussehenden (asaumya), nackten, Stöcke tragenden, rotaugigen und von schwarzen Menschen gewiß ungünstig; der Mönch ist ominös: k 4 f. in 2. 92; Parāśara in Adbh. 503.

94. yadi karako 1)-'pala 1)-vṛṣṭir | bhūkampo devatā-'ṭṭa 2)hasitaṃ 3) vā ||
iti nipātaḥ 4) patito 5) nidhanaṃ syāt savidham 6) eva
nrnām 7) ||

1) C karakāmala 2) D °-ni-° 3) C sahitam 4) B vipāto D nipāteh 5) B pi tato C pratito 6) C savidyam 7) C nṛṇā Wenn ein Omen wie etwa ein Regen von Kokus-Nüssen (?) oder von Steinen (C.: Früchten des Myrobalanen-Baumes) (sich entlädt), ein Erdbeben oder das laute Lachen von Götterbildern sich hören läßt, so dürfte den Menschen der Tod bestimmt sein.

Der Text von Pāda c ist unsicher; die 12 te More schließt nicht mit dem Wortende ab. Wahrscheinlich ist "iti nipātaḥ" aus īti-nipātaḥ korrumpiert. Dann paßt auch das Metrum. Wir hätten dann zu übersetzen: Wenn (im Traum) ein Regen von Granatäpfeln oder Steinen, ein Erdstoß oder Gelüchter von Gottheiten oder der Hereinbruch von Landplagen (lies mit B pi tato) stattfindet, dann ist den Menschen der Tod nahe.

D¹ hat den Text offenbar so oder ganz ähnlich gekannt: svapnāṃta gārāṃcā pā-ūsa paḍalā kiṃvā bhūkaṃpa kiṃvā devapratimā haṃsatāta, iti hmaṇaje śalabhādika dhānyanāśaka pīḍā ityādika utpāta pāhilyāsa maraṇa javaļa jāṇāveṃ. Danach spricht Pāda c also von Heuschreckenschwärmen und anderen Getreideplagen. — Cf. 2.56—58; 2.94.

Nach d8 sieht Kamsa die schwarzen, reifen, abgeschnittenen und aufgeplatzten Früchte der Weinpalme unter lautem Geräusch zur Erde regnen:

kṛṣṇavarṇāni pakvāni chinnabhagnāni satyaka | patanti kṛtvā śabdāṃś ca śaśvat tālaphalāni ca ||

Ferner sieht Kamsa (d 12) einen Kohlen-, Aschenund Blut-Regen.

Wer einen Regen von Steinen, roter Kohle oder Asche sieht, geht zugrunde: e 32. Regnet es Asche, Knochen und Kohlen auf ein Haus, so geht dieses zugrunde: AP 72. 1. 6.

Cf. b 33 (s. die v. l. zu upala im Text): āmalakam dhā-trīphalam utpalam ca (dṛṣṭvā) dhanāgamam (labhet).

Erdbeben verkünden dem Kamsa den nahen Tod: d24; sie sind in jedem Falle ominös: k10; o59; Parāśara in Adbh. 503: bei der Erschütterung des Ozeans und des Mahendra-Berges erfolgt Erschütterung (soziale Wirrnis).

Wo die Gottheiten tanzen, singen oder lachen, ihre Glieder bewegen, oder laufen, da geht das Land zugrunde:

e 10; wo die Götter tanzen, lachen und weinen, ihre Hände knirschen oder aufplatzen, gehen Dorf und Gegend zugrunde: f32:

devatā yatra nṛtyante prahasanti rudanti ca | karāḥ sphoṭanti dhavanti grāmo deśo vinaśyati || Ähnlich i 78: o 72.

n 32: devatā yatra dršyante sphotayamti ca dhava(n)ti | hasanam rodanam caiva dešas tasya vinašyati ||

Eine laut lachen de Traumerscheinung mit beweglicher Zunge bedeutet den Tod: d5 in 1.141; desgl. lächeln de Unheildämoninnen: d18 in 2.65.

Nach e 9 bedeutet eine singende, lachende, schwarzgekleidete Frau oder Witwe den Tod; auch eine schwarze, rotgekleidete, lachende Frau mit aufgelösten Haaren (k 3) ist ominös.

Lachen, Heiraten, Tanzen und Singen im Traume bringen Unheil (e 2):

svapne hasati yo harsad vivāham yadi pašyati | narttanam gītam istam ca vipattis tasya nišcitam ||

Lachen im Traume hält einen König vom Kriegszuge ab: AP 68. 4. 2.

Die indische Mantik erwähnt in dem mir zugänglichen Material einen Regen von Früchten nicht häufig:

AP 70 b. 18. 3; von Getreide<sup>1</sup>: AP 64. 5. 3; Yoga-yātrā 3. 2; von Steinen: Garga zn Bṛh. 21. 26; AP 72. 3. 4; 70 c. 32. 25; cf. Adbh. 377—9; — Erdbeben sind stets ominös gedacht worden; cf. Bṛh. 32. 1 ff.; Adbh. 383 ff.; AP 62 und das interessante Ms. Stein 1141; es kennt die unter der Herrschaft von je 7 Mondstationen und von je 3 Tages- und Nachtzeiten erfolgenden Beben und deren sachlich und geographisch verschiedene Wirkungen. Von Einzelheiten s. Kauś. 98. 1: atha yatrai "tad bhūmicalo bhayati tatra juhuyat.

Parāśara in Adbh. 731: atha yadā'sya pṛthivī raṭati sphuṭati kampati jvalati tudati dhūmayaty akasmāt salilam

¹ Die spätere Literatur variiert dies Motiv: nach dem Kandjur II 169 ff. in Mélanges Asiatiques VIII 454 ff. läßt der König Mändhätar vermöge seiner überirdischen Macht einen Regen herabfallen von 27 Arten von Saaten; Baumwolle; . . . Edelsteinen; . .

udgirati plavate majjati bhagnam utplavati . . .; cf. Adbh. 709 das Zitat der Auśanasāni; Utpala zu Bṛh. 11. 42 zitiert Parāśara, wonach ein Erdbeben vor dem Auftreten des dhruvaketu erfolgt. — Nach AP 50. 9. 2 stirbt innerhalb eines Jahres der König, wenn die Erde immer bebt; cf. AP 70 b. 23. 1; 70 c. 32. 14; — Adbh. 710 zitiert ferner Gadhāparvaņi pāṇḍava-vana-praveśe kurukṣayanimittam: bhūmiś ca sama-kampayat; ferner ibid.: Udyogaparvaṇi (156. 29) bhīṣmābhiṣeke bhīṣmavadha-nimittam: . . . pṛthvīkampaḥ . . .; von jüngeren Texten zitiert das Adbh. 710 Bhāgavate kṛṣṇotkrānti-nimittam: kampate bhūs talā-"dibhiḥ; 712: Bhāgavate: jagad-udvejaka-hiraṇyākṣakaśipū-'tpattau: sahā'calā bhuvaś celuḥ; ibid.: Liṅgapurāṇe dakṣa-parābhava-nimittam: ca-kampe ca vasundharā | . . . cukṣubhe makarā-"layaḥ |

Unglück verheißt ferner das Aufplatzen des Erdbodens: Kauś. 120. 1: atha yatrai"tad grāme vā'vasāne vā'gniśaraņe

vā samajyāyām vā'vadīryeta . . .

Saun. Kār. Bl. 69b:

bhūmeḥ kampana-bhedaś ca nirghātaṃ kampanaṃ sphuṭam | yudhanaṃ taṭanaṃ vāpi jvalanaṃ ca nirindhanam ||

Speziell im Kriegsfall ist es ominös: Yogayātrā 3. 13 cf. AP 64. 9. 3, 5; 70 b. 15. 2; Adbh. 709: chidrā-'bhāve bhūmer daraṇam . . .; cf. Śaun. Kār. Bl. 70a: sarvatra sphotanam caiva akānde yatra dršyate . . .

Das laute Lachen der Götterbilder bringt Verderben. Auch diese Gruppe von Omina (cf. 2. 56—8) ist unseren Texten wohlbekannt. Parāśara in Adbh. 424 f.: atha devatā-'bhijvalana-rodana-hasanā-'pakramaṇa-vepana-patano-'dvīkṣaṇa-sveda-yuddha-dhūma-sneha-dadhi-payaḥ-śoṇitā-''dy-animitta-pravarttanaṃ mahatāṃ vinaśāya; — Auśanase in Adbh. 425:

daivatāni prasarpanti yasya rājño hasanti ca | udvīkṣante pradhāvanti tatra vi(n)dyān mahadbhayam || Adbh. 732: ... devatāpratimā hasanti rudanti gāyanti nṛṭyanti sphuṭanti svidyanti utpatanti unmīlanti . . .

Kauś. 105. 1: atha yatrai''tad devatāni nṛtyanti cyotanti

hasanti gayanti va'nyani va rupani kurvanti . . .

Mayūracitra in Adbh. 421:

(dehadāhe) Stha devānām nṛtye hasita-kampayoḥ | yāne dhūmāyane svede krīḍane jvalane tathā || raktadhārā-srutau caiva dāhe ca nava-vāsasaḥ | . . . āgneyīm kārayec chāntim.

Die gleiche Stelle des Mayūracitra wiederholt sich Adbh. 707 mit einer geringen Variation. Danach soll bei allen eben beschriebenen Gelegenheiten der Indra-homa geopfert werden. Diese letztere Bestimmung ist auffällig, da es sich zumeist um Feuerwunder handelt.

Nach Kathaśruti in Adbh. 727 gehört es zu den Feuerwundern, wenn: devāh prahasanti prakampante dhūmā-yante prakrīdante... rudhiram prasravanti...

Śaun. Kār. Bl. 69 b (Text verbessert):

bhidyante devatāḥ sarvā bhidyante (l.: sviº?) cā'py akaraṇāt| unmīlayanti rudanti (ca) nimīlanti hasanti ca || gāyanty akasmān nṛtyanti . . .

Vgl. A. Weber, Omina und Portenta § 10; AP 70 b. 7. 18—22, 23.1; 70 c. 29. 3—30.3; ferner Bārhaspatya-Vṛddhagargasaṃhitayoḥ in Adbh. 426:

devatārcāḥ pranṛtyanti vepante prajvalanti vā |
udvijante hasante vā prasvidyanti rudanti vā |
uttiṣṭhanti niṣīdanti pradhāvanti patanti vā |
bhajyante vikṣipante vā śastra-praharaṇa-dhvajān ||
avāṅmukhā bhavanty eva sthānāt sthānaṃ vrajanti vā |
vamantyagniṃ jalaṃ dhūmaṃ snehaṃ raktaṃ payo vasām ||
jalpante niḥśvasante vā viceṣṭante namanti va |
(viśramād vīkṣyate Snyatra gātrair vāpi viceṣṭate) ||
yatrai"te saṃpradṛṣyante vikārāḥ sahaso-'tthitāḥ |
liṅgāyatanacaityeṣu tatra vāsaṃ na rocayet ||
rājño vā vyasanaṃ tatra sa va deśaḥ pralīyate |
kṣuc-chastra-maraṇair vāpi kiṃcit tan na'vasiṣyate ||

C: tathā ca Bhīṣmaparvaṇi kuru-pāṇḍava-sainya-kṣayanimittam |

Adbh. 427: Ausanase:

vihasanti nimīlanti hasanti ca rudanti ca |

vikrośanti ca gambhīram dhumāyante jvalanti ca || pratimāḥ sarvadevānām kathayantyo mahad bhayam 1 |

Häufig erwähnt die epische Literatur das gleiche Omen. Adbh. 425 ff. zitiert Stellen aus dem Matsyapurāņa, z. B. tripura-dāha-nimittam:

attahāsam pramuncanti hayāḥ kāṣṭhamayās tathā | nimeṣo-'nmeṣaṇam caiva kurvanti citrakarma-gāḥ ||,

(l.: °-kāḥ?) vgl. auch Matsyapur. 230. 1—5 und 263. 15: devatarcāḥ pranṛtyanti vepante prajvalanti ca | āraṭanti ca rodanti prasvidyante hasanti ca |

cf. (nach Adbh. aaO.): Harivaṃśe kaṃsa-vadhanimittam und hiraṇyakaśipu-vadhanimittam; Agnipurāṇe hiraṇyakaśipu-vadhanimittam; Matsyapurāṇa - Padmapurāṇayośca hiraṇyakaśipu-vadhanimittam; Bhāgavate śrīkṛṣṇotkrāntinimittam.

95. svapne vinā-'pi samayam') | yaḥ paśyati naṣṭa-vṛṣṭi-ghana-timiram || athayā sa-vāta-vṛṣṭim') | spaṣṭam tasyāpi na śivam syāt ||

Hier endet das 2. Śataka von C.

1) C śayanam

2) C °-vṛṣṭiḥ

Wer im Traume außerhalb der richtigen Zeit eine Verfinsterung ohne Regen und Gewitterwolken oder einen mit Wind verbundenen Regen sieht, dem dürfte sicherlich nichts Günstiges widerfahren.

Regen: 1. 77; Wind: 2. 74, 155.

Nach e 22 bedeutet eine furchtbare Finsternis, die Gespenster aufleben läßt(?), Furcht: andhakāraṃ mahāghoraṃ mṛtajīvaṃ bhayaṃkaraṃ | dṛṣṭvā svapne yoni-liṅgaṃ vipattiṃ labhate ghoram ||

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eine ergötzliche Aufklärung aller derartiger "Wunder" gibt der persische Dichter Sa'di (13. Jahrh. n. Chr.). Auf einer Reise kommt er nach Indien und beteiligt sich dort an einem religiösen Feste, in dessen Mittelpunkte ein anscheinend selbsttätig den Arm bewegendes Götterbild steht. Der Dichter entdeckt hinter ihm einen Priester als Drahtzieher. Er greift ihn an, wirft ihn in eine Grube und tötet ihn; s. Bostân, ed. Graf, Wien 1858, 388: butî dîdäm äz 'âgo där somenāt (dies = somanātha).

96. gata-divaseśam<sup>(1)</sup> divasam | rajanīm rajanīśa-tārakair viyutām ||

yas tu manusyah paśyati | sa vinaśyati niścitam na cirāt ||

= C 4, 1

1) D °-divasamamda

Hier beginnt bei C das dritte Sataka.

divasesa und rajanīsa als Worte für Sonne und Mond angenommen.

Wer einen Tag ohne Sonne oder eine Nacht ohne Mond und Sterne (im Traume) sieht, geht sicherlich bald zugrunde.

Cf. 2, 12,

Zunächst ist hier wohl an die totalen Sonnen- und Mondfinsternisse, dann aber auch an eine davon unabhängige mystische Dunkelheit gedacht; es bedeutet Unglück, wenn: aniśāyām tamāmsi syuḥ (AV 70 b. 20. 3; cf. Matsyapur. 231. 4; ibid. in Adbh. 319); vgl. Mahābhārata Bhīṣmaparvaṇi kuru-kṣayanimittam nach Adbh. 702: rajaś co'ddhūyate mahat tama āchādayaj jagat | und Mahābh. Ādikāṇḍeṣu paraśurāma-parājayanimittam in Adbh. 319: diśaḥ satimirāś ca'san na tatāpa divākaraḥ |; — AP 70 c. 32. 8: rajasā'nuviddhā diśaś ca; AP 64. 3. 7: diśo dhūmā-'ndhakārāś ca; Agnipur. 263. 30: rajasā vā'tha dhūmena diśo yatra samākulaḥ. Śaun. Kār. Bl. 73 a: (Unglück bedeutet es, wenn man sieht:) ādityaṃ vātha candraṃ vā vigata-dyutikaṃ tathā.

Diese und andere abnorme Erscheinungen berücksichtigen die Saun. Kar. Bl. 69 a:

raśmi-hīnam ravim paśyet . . .
atisūryam caturdikṣu pariveṣam tathā trayam |
trikoṇam caturasram vā viparītākṛtim tatha |
praticandre tathā rātrau candrasyā'py evam eva tu |

Text unsicher. Es handelt sich um Nebensonnen und -Monde und wunderliche Figuren der zwei Hauptgestirne.

Die obige Āryā ist übrigens auch ihrem Wortlaut nach der alten Omina-Kunde entnommen, der das Wahrzeichen eines Tages, der kein Tag ist, so daß an ihm Mond und Sterne leuchten, und einer Nacht, die tageshell erscheint, wohl bekannt ist. Garga in Adbh. 276:

yasmin deśe divā tārā dṛśyate divi karhi cit | tasya deśasya yo rājā sarāṣṭraḥ sa vinaśyati ||

Barh. in Adbh. 275:

nirnimittam jyotişām ced divā samdarsanam bhavet | rātrāv anabhre yadi vā 'darsanam tad vigarhitam ||

Auch nach AP 64. 9. 7 d ist tārāṇām darśanam divā ominös, cf. die verderbte Stelle AP 65 2. 10; auch 69. 5. 5; 70 b. 20. 4, 23. 6; ferner Kaṭhaśruti in Adbh. 728: divā tārakā dṛśyante... Śaun. Kār. Bl. 69 a: divā nakṣatra-darśanam.

Devala in Adbh. 524 (ganz ähnlich den l. c. angeführten Stellen des Lingapuräna und Brahmändapuräna):

rātrau ce'ndrāyudham paśyed divā nakṣatra-maṇḍalam | paranetreṣu cā "tmānam na paśyet sa na jīvati ||

Matsyapurāņa 231. 5 cd:

divā satāre gagane tathai "va bhayam ādiśet

Als Omen für den Untergang der Kuru und Pāṇḍava stehen Sonne, Mond und Sterne Tag und Nacht am Himmel: Bhīṣmaparvaṇi 2. 22 nach Adbh. 700; — nach Adbh. 275 wird es als Araṇyakaṇḍe khara-vadhanimittam angegeben, daß der Mond, von Sternen umgeben, am Tage leuchtete. Ebenso ominös ist das Erscheinen des Jupiter und der Venus zur unrichtigen Zeit: Parāśara in Adbh. 276:

kadācid dršyate yatra divā devapurohitaļ | rājā ca mriyate tatra sarvadešo vinašyati || ibid:

ahaḥ sarvaṃ yadā śukro dṛśyate tu mahāgrahaḥ | tadā cā "ya(l.: "ga"?) ntubhir grāmā bādhyante nagarāṇi ca ||

Wenn in der Nacht der Himmel ohne Sterne ist, bedeutet dies ebenfalls Unglück: Matsyapurāṇa 231. 5. Wenn die einzelnen Sterne der Mondhäuser ohne Grund unsichtbar bleiben, so geht die ganze Welt samt dem Fürsten zugrunde: Brh. 46. 10; zeigen sich am Tage die Sterne, verschwindet aber der Sternenhaufen in der Nacht, so bedeutet dies für einen bevorstehenden Feldzug Unglück: Yogayātrā 3. 14.

97. cakra-bhramaṇaṃ ¹) tailika-kulālayor ²) atha phalāyanaṃ ³) yasya ||

dolāyām dolanam api | tasya śarīrasya 4) khedaḥ syāt ||

1) BC cakre bhra<sup>0</sup> 2) C <sup>0</sup>-kulālādyair; — Pāda c lautet bei B: dolāyamāna(m) mamdiram api C dolāyamtam dolanam api 3) BCD palāyanam 4) C <sup>0</sup>ra

Wer (im Traume) einen Töpfer sein Rad schwingen oder einen Ölmüller sein Brett in Umlauf bringen sieht, oder das Hinund Herwiegen bei einer Schaukel, dürfte körperliches Leid erfahren.

Wie ein im Berliner Museum f. Völkerk. vorhandenes Modell lehrt, reitet der Ölmüller auf einem in horizontaler Richtung die (runde) Ölmühle umlaufenden Brette, dessen der Mühle abgekehrtes (schmales) Ende durch eine schräge nach oben gehende Stange mit dem senkrecht in dem Mühlenkasten stehenden Stampfer starr verbunden ist und so den letzteren zur Rotation bringt. Wir lesen phaläyanam statt pa° der Texte; phala = phalaka: Brett; ayana der Umlauf; palayana heißt übrigens: der Sattel. Es ist aber kaum wahrscheinlich, daß der Teil der Ölpresse, auf dem der Ölmüller bei der Arbeit reitet, so genannt wird. Unsere Deutung ist anfechtbar. —

palāyana schwierig; vielleicht aus pala + ayana (Umlauf eines bei der Ölproduktion gebrauchten Gefäßes?).

Der Ölproduzent bringt also nicht minder als sein Produkt (2. 31) Verderben.

Das Besteigen einer Schaukel ist verderblich: h3.

98. yasya svapne śāyyā¹) | rakṣā¹)-bhū¹)-kṣoda¹)-puñjapaṅkeṣu ||
adhyāsana²)-vīkṣaṇam²) api | na³) sa³) vitathaṃ³)
dayathum upayāti||

1) C svāpo rakṣāttaṃ kṣaudra-º B rakṣā bhū-º AD śāpo 2) C abhyā-sanam īkṣaº B adhyāsanam īkṣaº 3) C nāvitathaṃ

Wenn ein Mensch im Traume auf Asche, oder wenn er auf der bloßen Erde oder Klumpen von Staub oder in Sümpfen ruht, sitzt oder diese sieht, so erleidet (der Träumer) heftigen Schmerz (Entzündung?).

Zu 2. 98-102 s. 2. 81; — Sumpf: 2. 75.

Ein Sumpf bedeutet Unglück: w3; das Sitzen in Sümpfen desgl.: k6. Der Genuß von schmutzigem Wasser (Saun. Kār. Bl. 73a):

kṛṣṇatoyam ca raktam vā pibate śokam āpnuyāt |

Nach Caraka in Adbh. 509 bedeutet das Herabfallen auf ein Land voller Staubpolster(?), auf einen Ameisenhaufen und auf Asche, auf einen Begräbnisplatz, in ein Loch, Gefahr für den träumenden Kranken:

svapne yah prapataty api bhūmau pāṃsū-'padhānānām | valmīke vā'tha bhasmani śmaśānā-''yatane śvabhre || svapne yah prapataty api . . .

99. adhisete 1) yah 2) pasyati 3) | valmīkā-'vakara 4)-kaṇṭakaprakaraṃ ||
dhruvam adhyāste tu naraḥ | sa prāpnoti sphuṭaṃ
vipadah ||

1) C avasete 2) fehlt bei D; C jah 2)3) D pasyati yo 4) D -"varaka-"

Wer sich auf einen Ameisenhügel, Kehricht- oder Dornen-Haufen legt, ihn sieht, oder sich auf ihn heraufsetzt, erfährt sicherlich Unglück.

Bedeutung von Würmern im allg.: 2. 11; das Besteigen von Ameisenhügeln und Dornen: 2. 39.

Das Besteigen von Ameisenhaufen oder das Ruhen auf ihnen bringt Unglück: Parāśara in Adbh. 503; s. 2. 145; das Herabfallen auf einen A.: Caraka in Adbh. 509 zu 2. 98.

Ein Ameisenhaufen, der in einem Hause entsteht, bringt Verderben: Matsyapur. und Visnudharmottara nach Adbh. 460; Śāńkh. Gr. S. 5. 10 f.; desgl. Bienenschwärme: oben 2. 54.

100. upale-'ṣṭakā¹)-'sthi²)-loṣṭaka³)-karpaṭa⁴)-tṛṇa⁵)-parṇa⁶)saṃcaye yasya ||
śayanā ²)-''sane-'kṣaṇāni | kṣīṇa-dhano nidhanam
āyāti ||

1) CD °-'ṣṭhikā-° 2) C °-tha-° (cha?) D °'di 3) C °-leṣṭhika-° B °-loṣṭakā-° D °-loṣṭhaka-° 4) B °-karpara-° D °-kharpara-° 5) B °-ṛṇa-° 6) fehlt bei C 7) B vāyanā-''°; Pāda d bei C verderbt. Wer (im Traume) auf Haufen von Steinen, Ziegeln, Knochen, Erdklumpen, Lumpen, Gräsern oder Blättern liegt, sitzt, oder sie sieht, wird arm und erleidet den Tod (geht im Elend zu Grunde).

Gräser: 2. 36.

Nach v 11 ist das Herabfallen auf Staub und Asche verderblich (patanam pāmsubhasmanoh); möglich wäre auch die Übersetzg.: das Herabfallen von . . ., doch widerstreitet dies dem Zusammenhang.

Gräser: Nach v 11 ist ominös das Hängen in einem Geflecht von Sumpfgras (vetra), Schlingpflanzen, Rohr, Gräsern und Dornen.

101. svapiti 1) karīṣa 2) - tuṣā 3) - 'jina 4) - karaṅka 5) - kaca 6) - kāṣṭḥa-loha-saṃhatiṣu 7) || yaḥ puruṣo Stha 8) niṣīdati | sa 9) vindate sapadi nṛpa-vipadah ||

1) C svapatih 2) C ke (ka?) varī-° 3) C mūṣā
4) D °-'ñjana-° 5) D °-kaṇṭaka-° 6) B °-vaca-° 7) B sahateṣu C saṃtatiṣu 8) D Spi 9) C na

Wer auf Haufen von Dünger, Getreidehülsen, Fellen, Skelettknochen, Haaren, Holzscheiten oder Eisen schläft oder sich niedersetzt, erfährt sofort Bedrängnis durch den Fürsten.

Schlafen auf Dünger: 1. 99 (nach Apte und den ind. Komm. ist karīṣa: getrockneter Kuhdung, also vielleicht mit purīṣa = Kot i. allg. synonym). — Besteigen eines Getreidehaufens: 1. 96; Eisen: 2. 131; Schlafen im Traume: 2. 81.

Getreidehülsen, Asche, Schädel und Knochen sind ominös: w4; wer Getreidehülsen im Traum empfängt, wird krank: f28; sie bedeuten Unglück: q7. — Die Hülse des Getreides gilt schon dem Veda (s. die Belege im Petersb. Wb. u. tusa und Sat. Brahm. 1. 9. 2. 33) als Anteil der Dämonen am Opfer und deshalb als ominös; s. auch Taitt. Samh. 5. 2. 4. 2: "der Nirrti gelten drei schwarze Getreidehülsen. Denn die Hülsen gehören der Nirrti (Vernichtung) als Opferanteil. Die Nirrti aber ist schwarz<sup>1</sup>..." Das gleiche gilt

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A. Weber, Ind. Stud. 13. 242 f. macht darauf aufmerksam, daß beim Religionsgeschichtliche Versuche u. Vorarbeiten XI, 4, 21

vom Opfer-Blute. Diese Idee hat sich in späte Zeiten herübergerettet: Agnipur. 185. 12. Für die ältere Zeit s. Ait. Brāhm. 2. 7: den Rakṣas gehört das Blut des Tieres und der Hülsenabfall des Getreides; s. auch die Āpast. und Taitt. Zitate bei Sāyaṇa h. l.; vgl. oben 2. 92.

Das Schlafen im Traume bedeutet Unheil: AP 68.4.2. Holzscheite: ein Haufe von trockenen Holzscheiten erscheint dem Kamsa in einem ominösen Traum: d 14; e 18 in 2.40; ihr Empfang bringt Krankheit: f 28.

102. talpam rte śayyāyām | yaḥ kāṣṭha-prastaro-'padhānāyām ¹) ||
vidadhāti naraḥ svāpam | suprapam ²) tasya yamageham ³) ||

1) B °-'paghānāyam C pradhānāyām 2) B svaprāpam 3) C vatigeham

Wenn ein Mann in Ermanglung eines Betles auf einem Lager, dessen Polster aus Holzscheiten oder Streu besteht, sich dem Schlafe hingibt, für den ist das Haus des Todes leicht zu erreichen.

Leichnam: 2.40.

103. svapne gomaya-kardama-raktopala ¹)-cūrņa ²)-pāṃsu ²)-khaṭikābhiḥ ²) ||

vidadhāti yo Snulepam | niyatam sa parāsur āśu syāt ||

1) BD °-rakṣopala-°

2) C pūrņāyā susvastikābhih

Wer sich im Schlafe mit Kuhmist, Schlamm, Rötel, Pulver, Staub oder Kreide salbt, dürfte entschieden schnell sterben.

Schmutzige Kleider usw.: 2. 75.

Die Berührung mit Staub und Schmutz aller Art (2. 146), speziell die Salbung mit diesen und vielen anderen Stoffen (2. 103—107, 152) und mit Öl (2. 31) ist stets ominös.— Kuhmist als Genußmittel ist verderblich: 2. 32. — Glück

Agnicayana (der feierlichen Errichtung des Feueraltars bei den großen Opfern) vom Adhvaryu drei der Nirrti geweihte, schwarze, mit Hülsenfeuer gebackene Bausteine angewendet werden. Mit ihnen geht der Adhvaryu nach Südwesten (in die Todesgegend).

bringt dagegen die Salbung mit Ausgebrochenem und Kot (1. 34), frischem Fleisch und Rauschtrank (1. 36), männlichem Samen und Blut (1. 37), sowie mit gewissen wohlriechenden Stoffen (1. 92 a); vgl. 2. 152.

Das Baden in Kuhmistjauche ist ominös: h9.

Frischer Kuhmist aber bringt Glück: w 11. Nach Varäh. in Adbh. S. bringt Unglück: das Beschmieren des Körpers mit schmutzigem Wasser, Beinschwarz, Kuhmist, Öl oder Schmutz: kāyasyā"lepanam(vā) kalusa-jala-masi-gomaya-sneha-pańkair

Wer den Körper mit Schmutz (panka) beschmiert, tanzt oder lacht, erfährt Unheil: k 6; die Salbung des Körpers mit Erde oder Asche ist ominös: AP 68. 5. 10; mit Kuhmist oder Schmutz: ibid. V. 11; der Genuß von Schmutz, Sesamöl und einigen Pflanzen (Saun. Kär. Bl. 73a):

yavāgū-'sira-nalambā-taila-pankā-'danam tathā | l.: nālā-'mbā-?; sowie (ibid.) die Salbung mit Schmutz.

Das Salben überhaupt bringt Unheil: h 2; v 13; Parāšara in Adbh. 231; s. 2. 131; cf. aber AP 68. 2. 26, falls der Text richtig ist.

104. jatudhatu-raktacandana-kunkuma-sindūra-raktavarņānām ||

daršanam angābhyango | lābho vā garhitaḥ ¹) puṃsāṃ j 1) C vigaº

Wer die rote Farbe von Lack, rotem Sandelholz, Safran oder Mennig sicht, sich damit salbt, oder sie empfängt, wird verächtlich.

Der Regen der gleichen Substanzen auf ein Haus ist verhängnisvoll: 2.33; der Sandel: 1.141; die Safran-Salbe: 2.69.

Salbung mit rotem Sandel: Parāśara zu 2. 107.

Die Mennigsalbe ist ominös: d 16 in 1. 67.

Das rote Sandelholz (engl.: red Sandal-wood) s. Roxb. 3. 234; Drury 358 f.: "the wood is dark red with black veins... It is known in commerce as the red Sandal-wood, which is used chiefly by dyers and colour-manufacturers"... "The wood powdered and mixed with oil is used for bathing and purifying the skin"; lat.: Pterocarpus santalinus L. Über diese und andere Nutzpflanzen vgl. G. Watt, A dictionary of the Economic products of India, 6 vol., London-Kalkutta 1889—93.

105. gorocanā-haridrā-haritālī-nīlikā-'ñjana-pramukhaiḥ || yo Sngābhyangam kurute | sa tvaritam yāti yama-vasatim ||

Wer mit dem Gallenstein des Rindes, Curcuma longa, Auripigment, Indigo und Salben ähnlicher Art den Körper bestreicht, geht schnell in das Haus des Todes ein.

haritālī als identisch mit olam angenommen.

Cf. 2. 43; gorocanā Apte: a bright yellow pigment prepared from the urine or bile of a cow, or found in the head of a cow<sup>1</sup>. haridrā: Gelbwurz. haritālī Apte: dūrvā grass, aber D<sup>1</sup> = haratāļa, das nach Mol. (im Maraṭhī Nebenform ī oder e masc.) = "yellow orpiment, a sulphuret of arsenic" ist.

Es handelt sich also um Salben von gelber, gelblich-roter

und blauer Farbe, cf. 2. 103.

cf. b52: gorocanām patakam (!) vā haridrām ikṣudaṇḍakam | snigdhannam ca labhet svapne tasya śrīḥ sarvataḥ sukhī ||

106. bhakṣaṇam aṅgābhyaṅgo | medo 1)-navanīta 2)-majjapūtīnām ||

yasya svapne bhavati | spastam anistam bhavet tasya ||

1) (° odena 2) C onītaḥ |

Wer im Traume Fett, frische Butter, Mark oder Eiter genießt oder sich damit salbt, erleidet sicherlich Mißgeschick.

Der Genuß von oder die Salbung mit Fett ist verhängnisvoll: 2. 31.

Nach c 14 in 1. 128 bedeutet aber für den Akrūra das Erscheinen seiner eigenen, mit Fett und Eiter besudelten Person Glück. — Eiter und Gliederschmutz bringen meist Verderben: e 20 in 2. 19.

107. aṅgā-'bhyaṅgaḥ¹) panaṃ | kāñjika-madhu²)-ghṛta³)taila⁴)-takrāṇāṃ⁴) ||
anyaṣya⁵) snehaṣya⁵) ca⁵) | puṃsām aśubha-pradaṃ
bhayati ||

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mol.: gorocana n. or <sup>0</sup>nā f.: A bright yellow pigment prepared from the urine of a cow or vomited by a cow in the form of scybala . . . . . . Popular superstition assigns some marvelous influences to this substance.

1) CD° ngam 2) C°-madhv-ājya-° 3) fehlt bei C; D°-ghṛtaka-° 4) C°-pakvatailānām 5) C anyeṣām api snehānām

Salbung der Glieder oder Trinken von sauerem Reisschleim, Honig, flüssiger Butter, Sesamöl, (mit Wasser vermischter) Buttermilch und anderen fettigen Substanzen bringt den Menschen Unglück.

Salbung überhaupt: 2. 103; Salbung mit Öl: 2. 31. Salben der Zähne, Augen und des Kopfes: 2. 152; Reis: 1. 96; Honig: cf. 2. 54.

Honig: b22 in 1. 96; sein Genuß bringt den Tod: k6; der Vers Saun. Kār. Bl. 73b ist verdächtig:

viṣaṃ vā madhu vā'śnāti padmaṃ vā dharayet tathā | puṇḍarīkam athai "kaṃ vā dhārayed vā svamastake ||,

da er unter der Aufzählung der bösen Träume sich befindet, während der Genuß von Gift und das Tragen von Lotus allgemein als gutes Omen gilt. Allerdings sagt auch Paräśara in Adbh. 505: kvacid bhasma-raktacandana-taila-maṣi-pralipta-gātrā-'śoka-puṇḍarīka-bhṛto viṣāṇi (Text: visāni) bhakṣayataḥ pāṃsu-sikatā-gomayeṣu mahati kaluṣahrade vā nimajjanaṃ tathā (kleśaḥ). Die Salbung des Körpers mit Honig, flüssiger Butter, Öl und Fett ist ominös: AP 68. 4. 1.

Der Anblick von Öl, die Salbung mit ihm, sein Genuß sind durchaus ominös (f 28):

tailam vāpy auṣadham vāpi takram vā athavā tuṣam | tṛṇa-kāṣṭham labhet svapne vyādhis tasya vinirdiśet ||

Wer Öl sieht, erleidet Mißgeschick: e 5 in 2.120; AP 68. 2.46; nach Parāśara in Adbh. 503 ist verderblich (Text wohl falsch): ghrta-taila-vasanā-'bhyanga-vasana-''di.

Empfang von Öl: q10.

Salben mit Öl:

e4: abhyangitas tu tailena yo gached dakṣiṇāṃ diśam | kharo-'ṣṭra-mahiṣā-''rūḍho mṛtyus tasya na saṃśayaḥ || cf. Agnipur. 84. 2; k2f. in 2. 85; AP 68. 5. 11; eine gespenstische Frau salbt Kaṃsa mit Öl: d19 in 2. 7.

Cf. a 21 = n 22:

abhyango yasya tailena payasa ca ghṛtena ca | snehena ca tatha 'nyena vyadhim tasya vinirdiset | i 27, im Texte ähnlich, liest: vasayā statt payasā; ebenso (ganz korrupt) o 23; ferner q 43; n 54 (ganz korrupt):

aṃgamastuya tailenaḥ udvarttana(ṃ) ghṛtena vā |
pāne sathasānenaḥ vyādhi tasya vinirdiśet ||
Śaun. Kār. Bl. 73 a: Unglück steht bevor bei (Text korrupt):
paṅka-taila-tilāṇāṃ ca añjane lepane tathā |
Sein Genuß bringt Verderben: h 5; k 6; k 12; p 11;
v 5: caṇḍālaiḥ saha yaḥ pibet |

m 33 (Text völlig korrupt):

yo bhumjitam svam manujah prapasyet | sarpir-vasā-taila-vaseṣaṇena || sīghram rujo prāptikaram narasya | bhavamti dhīrā nipuṇam vidheyam ||

sneham bahuvidham svapne sa pramehena nasvati |

Genuß und Baden in Öl: h14; Genuß von Öl und Fett und Salbung mit ihnen: Parāśara in Adbh. 505 zu 1. 106.

Buttermilch: wer sie im Traume empfängt, wird krank: f 28; sie gehört zu den Dingen, die, obwohl weiß, Unglück bringen: v. l. in 1. 150; o 33 in 1. 150.

Der Genuß von fettigen Substanzen ist verderblich: v 13.

Wer mit der Opferspende (haviṣā, wohl = ājyena), süßer Milch, Honig, Buttermilch oder Melasse (guḍa) gesalbt wird, erleidet Qual: e14; auch die Salbung mit flüssiger Butter bringt Unheil: v4 in 2.34f.; AP 68, 5, 14.

Nach h 31 würde die Salbung mit flüssiger Butter Glück bringen. Doch liegt hier die mißverständliche Umarbeitung einer alten tristubh-Zeile vor; cf. auch m 27 in 1.96.

Der Honig, seiner Süßigkeit wegen als Nahrungsmittel im ältesten Indien sehr geschätzt¹ und im Ritual eine wichtige Rolle als Speise der Götter spielend, gehört angesichts des Mangels einer eigentlichen Bienenzucht zu den Erscheinungen der Waldwüste (Ait. Brähm. 7. 15); er bedeutet des-

<sup>1</sup> Sat. Brāhm. 11. 5. 4. 18: oṣadhīnām vā eṣa paramo raso yad madhu. Danach ist er "die edelste Essenz der Gewächse".

halb den Verfall menschlicher Ansiedelungen, an denen er sich vorfindet. — Nach Matsyapur. 237. 6, cf. Agnipur. 263. 29, erfolgt der Tod des Hausherrn, wenn: madhu vā makṣikāḥ kuryuḥ; cf.: madhūni vilīyante (Ms. Brit. Mus. 155 G Bl. 1a); madhūni nilīyante: A. Weber, Omina und Port. § 6; madhu vā syandate yadi: Matsyapur. 237. 8; vgl. Kauś. 132. 1; Honig im Hause ist ominös: Vas. Śāk. 15. 2 bei Hultzsch, Proleg. 77 f.; AP 67. 2. 1; Agnipur. in Adbh. 461: hiranyakaśipor gehe vināśāyā'bhavan madhu; Śāṅkh. Gr. S. 5. 10 f.; desgl. an Wällen, Mauern, Pforten, Rinderställen: AP 70 b. 23. 9; auf Bannern: AP 70 c. 28. 1; vgl. Matsyapur. Viṣṇudharmott. in Adbh. 460; auf Vorratskammern und Arsenalen (Matsyapur. Padmapur. in Adbh. 461):

tadā hiraṃyakasipor daityasyo'pari vesmanaḥ |
bhānḍā-"garā-"yudhā-"gāre niviṣṭam abhavan madhu ||
am Lager (Śaun. Kār. Bl. 69b):
pīthadese prajāyante madhu-chattrā-pipīlikāḥ |

cf. ibid.:

chatrākam madhu-valmīkam grhe yatra prajāyate | an Tempelgärten (ibid.):

devodyāna-narodyāne vilayante madhūni ca

Honig, als Salbe benutzt, verleiht indes nach AP 1.43.9 im Gegensatz zu den Regeln der Traumweisheit Anmut. — Die asketischen Sekten (Jaina's usw.) verbieten seinen Genuß, doch auch Agnipur. 173.39; 153.14 als eine dem Brahmanen auferlegte Observanz. Speisen mit Zuckerund Honigzusatz verboten: Chambers 328 in 1.113.

- 108. sūcika <sup>1</sup>)-rajaka-kuvindaka-takṣā-<sup>2</sup>yaskāra-pādukākāraḥ|| dhīvara-śabara-vyādhā | dṛṣṭaḥ spṛṣṭāḥ sphuṭam aniṣṭaḥ||
  - 1) D saucika-0 Pāda d bei D: dṛṣṭāḥ sphuṭam aniṣṭadās te syuḥ

Schneider, Färber, Weber, Zimmerleute, Grobschmiede, Schuhmacher, Fischer, Sabara's und Jäger bringen (im Traume) gesehen oder berührt sicherlich Unglück.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Salbung mit Honig und saurer Milch: Taitt. Samh. 5. 2. 8. 6. Daselbst der Honig als Waldprodukt hingestellt: gramyam va etad annam yad dadhy aranyam madhu.

 $D^1$ : śaucika = halālakhora, Mol.: A cleaner of jakes, a sweeper etc.

rajaka = parīṭa, Mol.: washerman.

kuvindaka = kumbhāra (!); Mol.: potter; der Komm. hat wohl an kumbhakāra gedacht.

takṣan = sutāra, Mol.: carpenter.

 $dh \bar{\imath} var a = kol\bar{\imath}^{1}$ .

sabara = gāruḍī, Mol.: snake-charmer; also a juggler or conjurer. Apte = mountaineer, barbarian, savage — vyādha = pāradhī.

Eisen als solches ist schon ungünstig: 2. 131.

Der Śūdra ist ominös: e 21. Ein "höheres Śūdramädchen" als Traumerscheinung bringt Unglück: d 6 in 2. 66; d 19 in 2. 7; desgl. ein Wälscher, von veränderter Gestalt, schlechtem Gewande und rauhem Haare: d 9; der Anblick eines Wälschen (mleccha) mit schlechter Kleidung und übler Gestalt, und eines Yama-Boten von furchtbarem Aussehen, der die Schlinge in der Hand trägt, ist tötlich: e 23; cf. e 37; desgl. der eines Wälschen (mleccha) von verkrüppelter Gestalt: e 25; eines cāṇḍāla, śvapaca oder Gefängniswärters: w 3; der des Schmeichlers eines Königs: AP 68. 5. 3; von Krüppeln und Mißgestaltigen, die schwarz (v. l. bösartig) erscheinen, Schlinge und Waffen in der Hand tragen: p 8; cf. Quellen in 2. 110, 136.

Das Besteigen eines Cāṇḍāla: r.

Wer einen Caṇḍāla, einen Färber, Spieler, Wälschen, Menschen aus niedriger Kaste, einen schwarzen oder schwarzzähnigen Mann, einen kāpāla-Mönch, Betrunkenen oder Bettler im Traume sieht, stirbt (Saun. Kār. Bl. 73a):

caṇḍālaṃ rajakaṃ ciraṃ-dyūtaṃ(?) mlechaṃ tathā'ntyajam | kṛṣṇaṃ ca puruṣaṃ vāpi kṛṣṇadantaṃ tathaiva ca | kāpālo-'nmatta-viṣāṃ(?) ca jīrṇāgaṃ(?) kṣapaṇaṃ tathā || . . . yadi paśyen naraḥ svapne maraṇaṃ śokam āpnuyāt |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mol.: A caste or an individual of it. They are fishermen and watermen and suppliers of water: also a caste, or an individual of it, which inhabit woods and wilds, living by robbery, by killing deer etc.

Wer von Draviden, Andhras und Kuhessern umzingelt wird, erleidet den Tod: v 10.

Der Anblick eines yavana und durbrahmana (so statt durbrä<sup>0</sup> zu lesen) bringt in der Mantik Unglück: Saun. Kär. Bl. 73 a. Die Speise des Färbers und anderer Vertreter der niedrigen Kasten darf nicht genossen werden: s. oben 1.113.

109. śaundika-muṣṭika-kauṭika ¹)-cāṇḍila ²)-caṇḍala ³)-ku-mbhakārādyāḥ ||
anye Spi śilpakārā bahuśo Spi na śobhanah pumsām ||

1) B kotika C kauvika

2) B candika

3) BC 0-ca0

Schnapsbrenner, Goldschmiede, Schlächter, Barbiere, Candala, Töpfer oder andere Handwerker bringen den Menschen rielfältiges Unheil.

D¹: śauṇḍika (Apte: A distiller and seller of spirituous liquors, a vintner) = madyakara; muṣṭika Apte: a goldsmith; so auch Boehtlingk, Wb.; jedoch D¹: = jeṭhī. Mol.: a professional wrestler, a pahlwán; kauṭika Apte: = kauṭakikaḥ: one whose business is to catch birds etc. in traps; — 2 One who sells the flesh of birds, animals etc., a butcher, poacher; ähnlich Boehtl. Wb. unter kauṭakika; aber auch kauṭika = Fleischverkäufer D¹ = kṛtrimī; caṃḍila (nach Apte und Boehtl. = Barbier; der Komm. kennt dieses Wort offenbar nicht und erfindet deshalb dafür eine Etymologie:) = caṃḍīdevībhakta; kumbhakāra = maḍakīkaraṇarā kuṃ-bhāra.

Rauschtränke gelten, wie ihr Hersteller, bisweilen als verderblich: 1, 36.

Nach Parāśara in Adbh. 503 bringt der Anblick des Schnapsbrenners Unglück.

110. vikalānga 1) - pangu - vamana - vaidya - viṭa - dyūtakāranaṭa-ceṭāḥ ||

na śivakara bhṛśam anye | Spi"dṛkṣa vikṣitaḥ svapne |

1) C vikalpāmga

Krüppel, Lahme, Zwerge, Ärzte, Gaukler. Spieler, Schau-

künstler und Sklaven oder andere derartige Geschöpfe bringen, wenn man sie im Traume sieht, großes Unglück.

D1: vița = luccā; Apte: paramour.

Entstellter Körper: bei dem Träumer 2. 25; einer Traumerscheinung: 2. 50, 65, 66.

Nach b 20 in 1. 121 bringt aber der Schauspieler Glück. — Mann mit entstelltem Körper als Traumerscheinung: d 9 in 2. 108; k 5 in 2. 92; AP 68. 2. 47; Tiere derselben Art: d 13 in 2. 17; Unheildämoninnen: d 18 in 2. 65; cf. e 27:

chinnam vāpi kabandham vā vikṛtam muktakeśinam kṣiptam nṛtyam ca kurvantam dṛṣṭvā mṛtyum labhen naraḥ | n 17: karālo vikarālo mūkah puruṣah kṛsnapiṅgalah |

hasate namnam (!) tam paśyet tasya kālo bhaviṣyati ||
f 26 = o 26: karālo vikaţo mundah puruṣah kṛṣṇa-piṅgalah |
svapnānte saṃmukham dṛṣṭvā mṛṭyus tasya vinirdiśet ||

ähnlich i 33, nur Pāda ab:

vikalā vikaţo-'nmattāh puruṣāh kṛṣṇapingalāh |

Eunuch ominös: w3; desgl. ein Mann mit furchtbarer Gestalt: AP 68. 4. 4; Männer mit entstelltem Körper, die (den Träumer) fesseln und niederschlagen, indem sie sich dem Süden zuwenden: s. p8 in 2. 108.

Kaṃsa sieht (d 27) einen abgezehrten, mit Asche und Kohle besudelten Mann, der alle Stadien des Brahmanenlebens durchlaufen hat (d. h.: uralt ist (sarvāśramaṃ)), wehklagen (hāhākaraṃ kurvantam).

Der Anblick eines mit triefendem Aussatz (galatkustha) behafteten Mannes ist ominös: e 21.

Nach AP 1. 32. 5 ist der Angang eines Menschen mit entstelltem Körper, eines Nackten, Kahlköpfigen, Zeugungsunfähigen, eines Mannes, der fleckige, schwarze oder braune Zähne hat, schlechte Nägel oder Haarflechten trägt, unheilbringend.

In der Mantik gilt jede geistige und körperliche Abnormität als ominös und greift in das Naturganze verhängnisvoll ein. Adbh. 516 (angeblich ein Zitat: jyotiḥparāśara-

visnudharmotarayoh):

prakṛter vikṛtir nṛṇāṃ buddhī-'ndriya-śarīrajā | kasmād dṛśyate yeṣāṃ teṣaṃ maraṇam adiśet ||

Wenn z. B. ein weißer Kastrat geboren wird, so tritt eine Sonnen- oder eine Mondfinsternis ein: AP 53. 1. 3.

111. hintāla - sāla ¹) - vañjula - vetasa - kārpāsa ²) - panasatiniśā ³)-³²dyāḥ ||

ete satatam asārā | dṛṣṭāḥ svapne sphuṭam 4) aniṣṭaḥ 4) ||

1) BC tāla 2) BC karpāsa 3) B tinasā-"0 C tinisā-"0?
4) C py aniṣṭā syuḥ

Phoenix silvestris, Shorea robusta, (BC Borassus flabelliformis), Saraka Indica L., Calamus Rotang. ferner die Baumwollenstaude, der Brotfruchtbaum, Butea Gibsonii oder ähnliche Pflanzen, sind stets Unheil bedeutend, wenn man sie im Traume saftlos sieht.

hintāla nach Boehtl. — Phoenix paludosa; nach D¹ — śiṃdī. Mol. unter hiṃtāla: the marshy date-tree, Elate paludosa; ders. unter śiṃdī: wild date-tree, Phoenix sylvestris; nach Roxb. 3. 787 sind beide Bäume miteinander identisch. Das gewöhnliche Sanskritwort für Phoen. sylv. ist: kharjūrī; s. Drag. 93 und Mol. unter kharjūrī, cf. 2. 34f. — Die Früchte der wilden Dattelpalme sind ungenießbar. Aus dem Saft des Baumes wird Zucker und Arak gewonnen.

sāla von D¹ zweifellos fälschlich mit sāyā (Tectonia grandis) identifiziert; vielmehr = Shorea robusta, auch Vatica robusta, genannt; Drag. 444; Roxb. 2. 615.

vañjula, als aśoka bekannt (Roxb. 2.218); cf. oben 1.141. vetasa; D<sup>1</sup> = veta. Roxb. 3. 777 ff.; Drag. 96; Mol. unter veta und vetasa.

kārpāsa. — Daß die Baumwollenstaude, die in Indien ihr Mutterland hat und deren Erträgnisse von dort aus über die ganze alte Welt gewandert sind — noch heute stammt die feinste Baumwolle von der indischen Pflanze —, als ominös gilt, ist schwer verständlich. Allerdings ist dies nur bedingt der Fall; cf. 1. 150.

panasa, D¹ phanasa; s. Mol. unter beiden; Roxb. 3. 522; Drag. 177; Artocarpus integrifolia, auch der Jack-Baum genannt. Vorzügliche Nahrungspflanze; cf. Drury 54 f. (55: "the tree abounds in viscid milky juice").

tiniśa, Text unsicher; D¹: tivasa (vielleicht auch im Texte s o zu lesen); Mol.: Butea Gibsonii.

Saftlose Bäume: 2. 59.

Wer einen gespaltenen oder niederstürzenden Baum sieht, erleidet Unglück: e 32; gespaltener Baumstamm e 33.

112. jambū-nimba-kadambaka-madhūka-bandhūka-lakuca-niculā 1)-"'dvāh ||

dṛṣṭāḥ spaṣṭaṃ neṣṭās | tat-kusuma-phalā - 'sanaṃ na subham ||

1) B tieūlādyāḥ C nikucādyāḥ

Der Anblick der Syzygium Jambolana, Melia Azadirachta L., Anthocephalus Morindaefolius, Bassia latifolia, Pentapetes phoenicea, Artocarpus Locucha, Barringtonia acutangula ist sicherlich unerwünscht und der Genuß von deren Blüten und Früchten unheilvoll.

jambū D¹ = jāmbūļa Mol.: a fruit tree, Calyptranthes caryophyllifolia (Willd.) or jambolana, jetzt Syzygium Jambolana genannt, s. Drag. 475; nach Roxb. 2. 484, Boehtl. u. Petersb. Wb. = Eugenia Jambolana Lam.; s. Drury 409 f.

nimba D1 = limba, der Nimb- oder Neem-Baum, früher Azadirachta Indica Juss. genannt (so Mol., Petersb. Wb., Boehtl.). Sehr populär, schön und nützlich. Doch ist die ganze Pflanze bitter und narkotisch: Roxb. 2. 394; Drag. 361; Drury 59f. -Eine treffliche plastische Reproduktion dieses "in dischen Flieders" findet sich in einer Gruppe der indischen Abteilung des Königlichen Völkermuseums zu Berlin. In der Volks-Religion und -Medizin spielt der Nimbabaum eine gewisse Rolle (J. Anthrop. Soc. Bombay VII 89): The appearance of a bunch of neem leaves in front of a house indicates a childbirth or small-pox inside, and the evil eye or spirits are warned off by moving it from head to foot of a child three times with certain incantations, and then twisting and throwing it away. The leaves of the neem tree are sacred to the village goddess Kali. Any one representing her profusely adorns his person with neem leaves. - Ibid. 530 f.: The Nim tree (Melia azadirachta) is regarded as the home of Visnu in the form of Jagannatha, and is also believed to be the abiding-place of the seven sisters of the goddess of small-pox. Whenever a child is attached with small-pox, the women of the United Provinces of Agra and Oudh worship the Neem tree with clove-water and place twigs thereof on the bed of the afflicted.

kadambaka D<sup>1</sup> = kalamba; nach Mol. und Boehtl. Nauclea Cadamba, jetzt Anthoc. mor. genannt. — Schöne Abbildungen dreier Vertreter der Naucleagruppe gibt W. Roxb., Plants of the coast of Coromandel, fol. Nr. 52—4; vgl. Drag. 628.

madhūka D¹ = moha; s. Mol. u. moha; Boehtl.; Roxb. 2.526; Drag. 517. Ein milchhaltiger Baum, der sehr nützlich ist. Das Holz ist hart und wird vielfach verwendet. Die Blüten werden roh genossen und schmecken gut. Aus ihnen wird ein berauschendes Getränk hergestellt.

bandhūka  $D^1 = \text{dupārī}$ ; Roxb. 3. 157; Drag. 429. Die Blüten sind glänzend rot.

lakuca Roxb. 3.524; Drag. 177. Blüte intensiv rot gefärbt. nicula D¹ = jalaveta, was der Identifikation dieser Pflanze mit Calamus Rotang bei Boehtl. entsprechen würde. Die Übertragung von Mol. mit Jack-tree (Brodfruchtbaum) ist sicherlich irrtümlich. Boehtl.'s Übers. mit Barr. acut. Gärtn. ist die wahrscheinlichste. Bei Drag. 464 u. Barr. acut. finden sich die neuindischen Bezeichnungen: samudarphal, samutrapullam, die ebenfalls dem jalaveta des Komm. nahe kommen. Andere Worte für diese Pflanze sind hijjala (s. Boehtl.); beng. hijjul (Roxb. 2. 635); ijjala (Boehtl.), jetzt ijul gesprochen (Roxb. aaO.); daneben angeblich kijja (Drag. 464). Vielleicht ist nicula hiermit irgendwie lautlich verwandt.

Nach a 11 in 2.115 müßte der Nimba-Baum Glück bringen: cf. auch c 11: dadarśa citritam cāruphalitam puṣpitam śubham amra-nimba-nārikela-guvāka-kadalī-tarum | s. 1.140.

Nach k 17 bringt der Genuß des häridra (= kadamba) bei einem Gelbsüchtigen Verderben. Diese Kombination beruht auf der Gemeinschaftlichkeit der Farbe des mit gelben Blüten ausgestatteten Baumes und des Kranken.

113. arjuna - bāṇa - vibhītaka - rohitaka ¹) - kanaka ²) - kovidāra-''dyaḥ ||

nai "te3) bhayanti puṃsāṃ | bahuśaḥ kṣemaṃkarā vṛkṣaḥ4) ||

4) C drstā

3) D naivam

Folgende Bäume: Terminalia Arjuna, der Baṇa-Baum, Terminalia Bellerica, Amoora Rohituka, der Stechapfel, Bauhinia variegata und ähnliche Pflanzen bringen den Menschen allerhand Bedrüngnis.

arjuna Boehtl. Terminalia Arjuna (so zu lesen!); Drag. 480; nahe mit Term. Chebula verwandt, und, wie diese, zur Gruppe der Combretaceen gehörig, die reich an gerbstoffartigen Substanzen sind; s. a. unter vibhītaka.

bāṇa nach Boehtl. Saccharum Sara oder eine verwandte Rohrart; auch eine blau blühende Barleria; s. auch Drag. 78 unter Sacch. Sar.

vibhītaka; s. Boehtl., Mol. u. vi<sup>0</sup>; nach Drag. 479 f. ähnlich der Terminalia Chebula verwendet. Von den Terminalien stammen die Myrobalanen her, die zum Schwarzfärben gebraucht werden. S. Roxb. 2. 431; Drury 417 f.

rohītaka Roxb. 2. 213; Drag. 363; früher Andersonia Roh. genannt. Enthält, wie die ganze Gattung der Meliaceen, Gerb- und Farbstoffe.

kanaka — dhattūra; Stechapfel, Dornapfel; engl. thornappel. In Indien ist die Spezies Dat. Metel L. zu Hause. Sie hat weiße Blüten und birgt ein dem Belladonna-Gewächs (Tollkirsche) ähnliches Gift, mit dem sie zusammen in die Gruppe der Solaneen gehört. Abbild. s. Brockhaus u. Meyer, Konvers. Lex. u. Giftpflanzen; Drag. 598. Nach Drag. 378 heißt die Pflanze Croton Pavana in Indien kanako und kanakaphala. Mithin könnte auch an sie gedacht sein; vgl. o. 1. 141.

kovidāra — kāncanāra (s. Drag. 300; Roxb. 2. 319). Eine Ebenholzart, wohl der schwarzen Farbe des Holzes und der roten Blüten wegen ominös.

Das Besteigen des kovidāra bringt Unglück: k12.

114. kuṭaja ¹)-karañja ²)-kuraṇṭaka-saptadala-śilīndhra ")śelu-sālānāṃ ||

aśanam  $^4$ ) darśanam aśivam  $^5$ ) | phalitänām kusumitānām vā  $\parallel$ 

- 1) D kutaka 4) C praśanam
- 2) fehlt bei C 3) C °-salandhra; D °-silandhra
- 5) C asubham

Der Genuß oder Anblick von folgenden Bäumen in Früchte tragendem oder blühendem Zustande ist unheilvoll: von Halorrhena antidysenterica, Pongamia glabra, Barleria prionitis L., Alstonia scholaris, Musa sapientum, Cordia obliqua Willd., Vatica robusta.

D¹: kude, karamja ityādi . . .

kutaja D1: kudā. Mol.: a medicinal shrub, Echites antidysenterica Rox. Coraya Conessi . . . the seed is classed amongst the upadhänyem and is a vermifuge etc.; vgl. Drag. 538 unter Hal. antidys. Dieses Gewächs gehört der Familie der meist stark giftigen Apocyneen an.

karañja Roxb. 3. 239; Drag. 327 f.

kurantaka nach Mol. Barleria or Amaranth; nach Roxb. 3. 36, Drag. 615 = Barl. prion. L., nach Drag. 559 = Cordia obliqua Willd. (= Cord. latif. Roxb.).

saptadala wohl = saptaparna; nach Mol., Boehtl., Drag.

539 f. = Alstonia scholaris; cf. Drury 30 f.

śilīndhra Banane; Roxb. 1. 663 f.; Drag. 140; cf. o. 1. 139. śel w nach Drag. 559 = Cordia obliqua Willd. (= Cord. lat. Roxb.); s. a. Mol.

sāla s. 2. 111.

115. snuhī 1) - khadira - śimśapā - 'dhyaśalya 2) - karīra - 'rkakarnikārānām |

badarī-pīlu-śamīnām darśanam aśivamkaram svapne

1) BD ohi-o; C ohina-o 2) ganz unsichere Konjektur. B o-dhasarja C dhu (?) vasidyu (ghu?) D dhavasarga

Der Anblick der Euphorbia antiquorum, Acacia Catechu, Dalbergia Sissoo, Achyranthes aspera (?), Capparis aphylla, Calotropis gigantea, Pterospermum acerifolium, des Judencorns, von Salvadora persica oder Mimosa suma R. im Traume bringt Unheil.

D¹: snuhītyādi; — snuhī Roxb. 2.468; Drag. 386; wohl giftig, wie viele Euphorbiaceen. Deshalb als Purgans und Fischgift verwendet.

khadira früher Mimosa catechu genannt: Mol.; Drag.

293. Roxb. 2. 562 f. Das aus dem (dunkelroten) Kernholz gewonnene Katechu wird zu Heilzwecken benutzt; cf.

Drury 6f.

Nach Taitt. Samh. 3. 5. 7. 1 entstand der khadira-Baum aus dem Blute eines fiktiven Wesens. Danach muß er rot sein. Häufig (s. khādira Petersb. Wb.) wird seine Verwendung zu Opferinstrumenten erwähnt.

śimśapa Mol.; Drag. 328; Roxb. 3. 223; liefert ein

dunkelbraunes Nutzholz.

karīra (eine Gruppe dieser Art liefert die bekannten Kapern); Mol.: a thorny tree or its fruit, Capp. aph.

arka, Wurzel scharf rettigartig: Drag. 547. Nach Roxb. 2. 30 f. u. Asclepias gigantea heißt die lila Varietät: arka, die weiße: alarka; wird in hervorragendem Maße zu medizinischen Zwecken benutzt. Mol.: Gigantic swallowwort.

Über seine einzelnen Teile spricht Sat. Brahm. 10. 3. 3. 3. Sein Name: s. Eggeling zur Übers. von Sat. Brahm. aaO.: "the Arka plant (Calotropis gigantea) apparently so called ("arka" = lightning) from the wedgelike shape of its leaves. Wie das Petersb. Wb. bemerkt, heißt so die Spezies mit lilafarbigen Blüten.

karnikāra Drag. 431; Roxb. 3. 158 f.

badarī, Roxb. 1. 608; Drag. 411. Mol.: Jujube-tree. Rhamnus jujuba L. = Zizyphus jujuba Lamm.; Drury 458.

pīlu; unter den von Drag. 464f. und Roxb. 2. 638 u. Car. arb. aufgeführten Namen findet sich pīlu nicht. Shakespear, Hindustanī-Wb. u. pīlū: the name of a tree (Salvadora persica; also, in the Dakhin, Car. arb. Roxb.).

śamī, Roxb. 2. 563; Drag. 293. Mol. a thorny tree. Q. Craufurd: Śamī, Saktuphala or Siva; . . . the spikes, or flowers, yellow, perfuming the woods and roads with a rich aromatic odour; — früher Mimose (Linné), ferner Prosopis spicigera genannt. Heutigen Tages am Vijiyadaśami-Tage verehrt: J. Anthrop. Soc. Bombay 89f. Nach a 11 bringt aber der Anblick des Arka-Baumes (Calotropis gig.) Glück:

arka-nimva-kapittheşu anyeşu phalavatsu ca | phalite phalitam vidyāt puspite vuddhir uttamā ||

Dies ist sehr unwahrscheinlich, da das Arka-Blatt scheußlich schmecken muß: s. Mahabh. 1. 715 f. in Petersb. Wb. u. arka und arkapatra, und nach Roxb. Fl. ind. 2. 30 als Arka-Baum die mit lila farbigen Blüten versehene Spezies der Calotropis gigantea bezeichnet wird, die ins rote und blaue hinein spielenden Farben aber im allg. als ominös gelten. Der Arka-Baum ist sprichwörtlich für ein Gewächs, das man, selbst wenn es Blüten und Früchte trägt, beständig meidet; cf. Pañcatantra 1. 51 nach Petersb. Wb. und Apte u. arka. Auch der kapittha-Baum trägt herbe Früchte (s. zu 1. 146). Vielleicht will a 11 nur besagen, daß selbst so ominöse Gewächse wie . . . in dem Falle, daß sie reiche Blüten oder Früchte tragen, Glück bringen. Diese Idee wiederholt sich 1. 145; so liest denn auch f 10:

āmra-vṛkṣa-kapittheṣu anyeṣu ca phaleṣu ca | phalite phalitaṃ vindyāt puṣpite raktir uttamā | und n 11:

āmra-vilva-kapittheṣu anyeṣu phala-vastuṣu | phaliteṣu phalaṃ vidyat puṣpite buddhir uttamā || 043 (korrupt):

āmravrksesu cāksayam svapnāmta yas tu pašyati | phalite phalitam vindyāt puspite vrddhim uttamām ||

i 50 wiederholt in einer durch Korruption und Auslassungen völlig unverständlich gewordenen Fassung diese Idee.

Der Arka-Baum gehört zu den Pflanzen, die in der Volksreligion eine gewisse Rolle spielen: J. Anthrop. Soc. Bombay VII 91: Arka (Calotropis gigantea) is also the name of the sun, and this explains why its leaves are largely employed by Brahmins in the worship of the sun. On Rathasapthami day every Hindu must bathe with Arka patras (leaves) on his shoulders and head, with a mixture of rice and sesamum on them, in propitiation of Surya (the sun). In the Samavediupakarma, the Rishis are represented by handfuls of wet sand or mud placed on Arka leaves. A curious custom current among the Hindus, that they cannot marry a third bride, is very easily got over by celebrating their third marriage with an Arka tree.

116. priyaka - priyangu-lavalī 1) - śobhānjana-madana-kānca-nārānām 2) ||

kusuma - phala - saṃkulānām avekṣaṇaṃ  $^3$ ) bhakṣaṇaṃ na sivam  $^4$ ) ||

1) C vallı D lavaśī 2) C kāñcana-tarūṇām 3) C udekṣaṇaṃ 4) C śubhaṃ

Der Anblick oder Genuß von Setaria Ital. Beauv. α) und β), Averrhoa acida, Moringa pterygosperma Guertn., Vangueria spinosa, Bauhinia variegata, wenn sie mit Blüten und Früchten bedeckt sind, bringt Unheil.

D¹: priyakādi . . .

priyaka und priyamgu dürften, wie schon ihre lautliche Ähnlichkeit wahrscheinlich macht, ursprünglich die gleichen oder nahe verwandte Pflanzen bezeichnen; priyaka fehlt bei Mol.; zu priyangu cf. 2. 125. Beide Pflanzen bedeuten (s. Apte, Sanskrit-Wb.) u. a: Panicum Italicum und Saffran. Für priyaka kommt die Bedeutung: Nauclea cadamba in Betracht, die auch durch Apte's Identifikation mit nīpa (dieses = kadamba; s. Boehtl.) gestützt wird; s. Drag. 628; priyangu = Fennich, Panicum Italicum, später Setaria Ital. Beauv. genannt, nach Drag. 362 aber mit Aglaia Roxb. Miq. identisch.

lavalī Apte: a kind of creeper; Mol.: = harapararevadī = Averrhoa acida Linn., Phyllanthus longifolius Roxb. — Roxb. 3, 673; hat eßbare Frucht.

sobhāñjana Mol.: Hyperanthera morunga. The legumes, blossoms, and leaves are esculent; and the root of the young tree is used as a substitute for horse-radish. Drag. 263; früher Hyperanthera moringa genannt: Roxb. 2.368.

madana nach Boehtl. Wb. und Apte identisch mit der Dhattūrapflanze (= Stechapfel), dem Khadirabaum (Acacia Catechu), und dem Bakulagewächs (Mimusops Elengi). Sämtliche Pflanzen finden sich in unserem Texte wieder. Auch die Identifikation mit der Vanguiera spinosa ist sehr wohl möglich (cf. Pet. Wb. und Boehtl.), zumal die Frucht derselben ein Brechmittel ist (s. Pet. Wb. u. madana). Drag. 633; Roxb. 1. 536.

kāncanāra Apte = kovidāra; Mol. = Mountain ebony; Mol. unter kovidāra (cf. o.): A species of Ebony, Bauhinia variegata (Ebenbaum).

kāncanāra mit kovidara identisch: Drag. 300; zum mindesten eine rot blühende Varietät davon; daher beng.: raktakancan; Roxb. 2. 319: flowers large, of a lively reddish purple.

117. pādapa - pallava-mañjari-phala-majjā-'nkura-valkala 1)patrānām ||

svapne 2) pratyavasānam 2) | na śobhanam prayaśah pumsām ||

1) BC valka D valkalāta 2) C opne vasanam vasanam

Der Genuß von Schossen, Rispen, Früchten, Mark, Sprossen, Bast und Blättern von Bäumen im Traume ist in der Regel dem Menschen unheilvoll.

118. kimpākā ¹)-"di-tarūņām | nirdigdhika ²)-prabhṛty-oṣa-dhīnām ³) vā ||

guñja-"di-vratatīnām 4) na sobhanam darsanam niyatam ||

1) C kiṃkaupākā 2) D nidigdhikā 3) D au<sup>o</sup> 4) ('prabhṛtīnāṃ D vṛṃhatīnāṃ

Der Anblick der Strychnos nux vomica oder ähnlicher Bäume, von Kräutern wie etwa dem Solanum Jacquini Will... und von Schlinggewächsen wie dem Abrus precatorius im Traume ist immer ominös.

D¹: kājarā ityādi vṛkṣa va riṃgaṇī ityādi vanaspati... kimpāka D¹ = kājarā; dieses nach Mol. = Strychn. nux vomica; Roxb. 1. 575; Drag. 533. Abbild. b. Roxb., Pl. of the coast of Corom. plate 4; — sehr bitter und giftig; enthält das bekannte Nervengift Strychnin; — kiṃpaka bez. auch eine Gurkenart. Vielleicht ist gegen D¹ an diese zu denken, da Gurken (s. 2. 122) als ominös zu gelten pflegen.

nirdigdhika eine sehr giftige Solanee: 1)rag. 592; Roxb. 1. 569 f. (im Reg. falsch: 669); s. a. rimganī des Komm. bei Mol.: a prickly plant, Sol. Jaqu.

guñja Drag. 332; Roxb. 3. 257 ff. (giftig); Mol.: a small plant (Abr. prec.) bearing a red and black berry; cf. Drury p 3 f. Schlinggewächse: 1. 117.

119. kuśa - kāśā - "di - tṛṇānāṃ | mūlā - "rdraka 1) - śūraṇā 2) - "di-kandānām || hrīverā 3) - "di - jaṭānāṃ | darśanam aśanaṃ nṛṇāṃ na

śubham 4) ||

1) D °-rdram ca 2) BD °-sūramā-° 3) B hv<br/>I° 4) D śivam

Der Anblick oder Genuß des Kuśa-Grases, des Saccharum spontaneum und ähnlicher Gräser, ferner des Rettigs, des frischen Ingwers, des Amorphophallus campanulatus und anderer Zwiebelgewächse, ferner des Andropogon squarrosus L. und sonstiger Pflanzen mit fasrigen Wurzeln ist für die Menschen unheilvoll.

D¹ ist: kuśādi tṛṇẹṃ yāṃceṃ va tanmūleṃ yaṃceṃ va ... kuśa Eragrostis cynosuroïdes Beauv., früher Poa cynos. genannt, das heilige Gras der Opferstreu; Drag. 86; Roxb. 1.333. Es wird zu Kleidern, Matten, Gürteln usw. verarbeitet.

kāśa Mol.: kaśā or kāṃśa f. plur.: the roots of the grass haraļī or kundā or the larger corn-plants. Used for fuel etc.; Übers. nach Boehtl.

m ūla Drag. 257 (das Wort: Rettig, aus radix verstümmelt, entspricht also dem sanskr. mūla (= Wurzel) genau).

ārdraka bezeichnet (cf. Mol.) nur den frischen Ingwer; śrigavera bez. frischen und getrockneten, śunthī nur getrockneten Ingwer; zu Name und Sache s. Drag. 142; Roxb. 1. 47 f.

sūraņa  $D^1 = s$ ūraņa, nach Mol. ein eßbares Knollengewächs, Arum campanulatum, mit Arum Rumphii Gaud. (jetzt Amorph. camp. gen.) nahe verwandt, wo nicht identisch. Unsere Übers. nach Boehtl.; vgl. auch Apte; Drury 32.

kanda s. Shakespear, Hindust. Wb. u. känd: a bulbous or tuberous root, a root of an esculent sort; ähnlich Apte.

hrívera fehlt bei Drag., Mol., Shakesp., Roxb.; D¹ = vāļa, worin Mol. wohl irrtümlich Basella rubra vel alba sieht. Vielmehr ist mit Drag. (vgl. Boehtl.) vaļa mit Androp. squarr. L. (Androp. muricatus Retz.) zu identifizieren.

Gräser 2. 36.

120. aruņa - karavīra - pańkaja - japā - prasūnāni vīkṣate labhate ||

yo raktany aparany api|sa vinasyati satvaram niyamat'|

Wer die Blüten des roten Oleanders (Nerium odoratum Lam.), des roten Lotus, Hibiscus rosa sinensis oder andere rote Blüten sieht oder empfängt, geht sicharlich schnell zugrunde.

D¹: svapnāṃta jara tāṃbaḍī kaṇhera va kamala, jāsvanīceṃ phūla pāhīla kiṃvā yāmca lābha . . .

karavīra D¹ kaņhera (= kaņera): Mol.: a flowering shrub or its flower, Oleander or Nerium odorum = Ner. odoratum Lam.: s. Drag. 544 f.; die aaO. für karavīra angeführten Parallelnamen śvetapuṣpa (cf. Boehtl.: śvetapuṣpaka = weißer Oleander) und raktapuṣpa (cf. Boehtl.: raktapuṣpa = Nerium odorum) geben offenbar Spezialbezeichnungen der weiß- und rotblühenden Varietäten. Dem entsprechend ist das aruṇakaravīra des Textes als zusammengehöriges Glied im Compositum aufgefaßt worden.

pańkaja D¹: kamala; Nel. spec. Willd. = Nymphaea Nelumbo L.; Drag. 210; Roxb. 2. 576. Hier offenbar an die rote Varietät gedacht.

japā, identisch mit sanskr. javā: D¹ jāsvana; von den Engländern "Schuhblume" genannt, weil man die Blüten zum Schwärzen der Schuhe braucht; cf. Drag. 424. Nach Roxb. 3. 194 gibt es sieben Varietäten von verschiedener Farbe. Nach Brockhaus, Lex. u. Hibiscus L. wird Hibiscus ros. sin. L.— von der chinesischen Rose wohl zu unterscheiden — bis drei Meter hoch und hat sehr große, weitgeöffnete Blüten von dunkelroter Farbe.

Rote Blumen sind ominös: 2. 25.

e5: svapne cūrņam javāpuspam ašokam karavīrakam | vipattis tasya tailam ca lavaņam yadi pašyati ||

121. kalpita-śākhaḥ śākhī | sphuṭam avakeśī kṣupaḥ patitapatraḥ || vidhurita ¹) - kusuma - samūhaḥ | śubho Spi na śubhāvahaḥ ²) pumsaḥ ²)

1) D pūrita-° 2) D ho bhavati

(Wenn) ein Baum, der Zweige trägt, plötzlich unfruchtbar wird, oder (wenn) ein Busch seine Blätter fallen läßt, oder (wenn) ein Haufe von zusammengedräckten Bläten (im Traume erscheint),

(so) bringt (er), wenn er auch (an sich) glückbringend ist, doch dem Menschen Unheil.

In gewissem Sinne eine Ergänzung zu 2. 59.

122. jambīra-tumbinī ¹)-baka²)-karkaṭī³)-kāliṅga ⁴)-tuṇḍikā⁵)''di-phalaṃ ⁵) ||
yaḥ khādaty ⁶) atha ⁶) paśyati ⁶) | labhate ⁶) vā tasya
na śubhaṃ syāt ||

1) D °-bubbula-° BC °-tuṃbaliṃ 2) B buka D bakaḥ 3) B karka-° C karkaṭādi D karkaṭi-° 4) bei C zerstört. 5) Der Anfang bei C zerstört: . . . bakādiphala; D vṛṃhaṇādiphalaṃ 6; D khādati paśyati vā la° C khādayaty atha pa°

Text unsicher; Rekonstruktionsversuch zweifelhaft.

Wer die Frucht des Zitronenbaumes, der tumbinī-Gurkenstaude, des weißen Giftwurzes, der karkaṭi-Gurke, kāliùga-Gurke, Momordica monadelpha usw. ißt, sieht oder empfängt, dürfte Unglück haben.

D1: jambīra va bābhala va ru-īmāmdāra he vrksa . . . jambīra Mol.: common lime, Citrus acida; cf. aber oben 1. 139. — tum bin ī, nach den Lesarten von BC konjiziert, eine Gurkenart tumbā; Mol.: the long white gourd (Cucurbita lagenaris) or a bowl or vessel made of it; tumbinī Mol.; the plant, bearing the long gourd; l. vielleicht tumbaka als Yamaka zu baka — D liest statt dessen: bubbula = bābhala Mol.: Gum-Arabic-tree, Acacia Arabica; die Annahme dieser v. l. wird aber dadurch erschwert, daß dann das Ende des ersten Pāda nicht mit dem Wortende zusammenfällt, es sei denn, daß wir bakah lesen, was syntaktisch unmöglich ist; - baka, buka (vaka, vuka) sind nach Mol. und den Sanskrit-Wbb. (cf. aber Boehtl.) nicht zu belegen, doch kennt es D1 als ru-īmāmdāra = Mol.: ru-īmāmdara: a white variety of Gigantic swallowwort; - karkatī als metrisch mögliche und belegte Form gegenüber den v. l. der Mss. gewählt, (im Marāthī als kākadī oder kāmkadī Mol. = a cucumber, cucumis sativus wiederkehrend) nach Boehtl. Wb. = Cucumis utilissimus, also jedenfalls eine Gurkenart, deshalb auch neben der tumbaka-Pflanze genannt; - kalinga: s. Marāthī kālingada (Sanskrit: kālingī) A watermelon; kālinga

Pet. Wb.: eine Kürbisart, aber hier wahrscheinlicher: kā-lingī (metrisch unmöglich, vielleicht mit kālinga zu identifizieren oder verwechselt): eine Gurkenart (rājakarkatī), also der zuvor genannten karkatī als Varietät eng benachbart; — tuṇḍikā (nach Ms. B gelesen) könnte, obgleich Boehtl. Wb. u. tuṇḍikā nur die Bed. Momordica monadelpha und Coccinia grandis angeben. ebenfalls eine Gurken- oder Kürbisart bezeichnen, da tuṇḍī eine Gurkenart und tuṇḍa — Cucumis utilissimus ist. Mol. kennt diese Formen nicht. Die Lesart von D: bṛṃhaṇādiphalaṃ würde heißen: oder ähnliche Nährfrüchte.

123. karpara <sup>1</sup>)-badara <sup>2</sup>)-karīraka-saṃgaraka-paṭola-pīlukā-''di-phalam ||

yo vīkṣate Stha³) vindati | aśnāti ca tasya dhananāśaḥ ||

1) BC karpaţa-0 2) D orī-0 3) fehlt bei C

Wer die Frucht der Ficus glomerata, Zizyphus Jujuba, Capparis aphylla, Samī, Trichosanthes dioeca, Careya arborea Rox. (? Salvadora persica Lin.?), oder ähnlicher Gewächse sieht, findet oder ißt, verliert sein Vermögen.

D¹: karpara = audumbara; — badarī = bora (Judendorn); — karīraka = kāravī Mol.: a tree; also the stem or a shoot of it; karīraka Mol.: a thorny tree or its fruit, Capp. aph.; — saṃgaraka = śamī, Mol. a thorny tree, Mimosa suma Rox., nach Boehtl. auch: Prosopis spicigera; — paṭola = paḍavaļa Mol.: Snake-gourd. Trichos. dioeca or anguina (eine Gurkenart); — pīluka = akroḍa Mol.: the walnut tree; cf. oben 2. 115 und s. Nachtr.

Eine antike Abbildung des udumbara findet sich auf einem Grabmonument: s. A. Cunnigham, the Stūpa of Bharhut, London 1879 Tafel 29. Moderne Abbildung: Roxbourgh, Plants of the coast of Coromandel (1795) 123. Die reifen Früchte sind orangenfarbig, enthalten viel milchigen Saft und werden genossen. Maitr. Samh. 1. 8. 1 werden sie einfach rot genannt.

badara Zizyphus jujuba, Pflanze und Frucht. Zu seiner ominösen Bedeutung paßt gut, daß nach Sat. Brahm. 5. 5. 4. 10 die badara-Frucht neben der des kuyala und karkandhu,

zweier anderen Spezies der gleichen Gattung (s. Sāyaṇa zu Śat. Brāhm. aaO.: kuvala-karkandhu-badarāṇi sūkṣmatara-sthūla-madhya-parimāṇāni badara-jāti-phalāni; vgl. Eggeling, Sacred books of the East 41. 131 Note 1), aus dem Speichel der drei Köpfe des sterbenden Viśvarūpa sich entwickelte, also dämonischen Ursprungs ist.

124. sauvarcala-marica-kaṇā-harītakī-śuṇṭhi-saindhavā-"dīnāṃ ||

bhaişajyānām ¹) bhakşaṇam | avekṣaṇaṃ ²) garhitaṃ svapne ||

1) C onām ca 2) C apīkṣaṇaṃ

Der Genuß und Anblick von Heilmitteln, wie dem "Schwarzen Salz", der Pfefferstaude, dem langen Pfeffer, der Terminalia Chebula, dem trocknen Ingwer und dem Steinsalz im Traume ist ominös.

D¹: sauvarcala = pādeloṇā Mol.: Black salt, a factitious, tonic, and aperient salt. See biḍalavaṇa; Mol. u. biḍa⁰: A salt, commonly called Black salt or Bitloben, prepared by fusing fossile salt with emblic myrobalans; the produce beeing muriate of soda, with small quantities of muriate of lime, sulphur, and oxyde of iron; — marica = mirīṃ; Mol.: black pepperplant; marīca Mol.: black pepper; — kaṇā = piṃpalī Mol.: the long pepper-plant or its produce, Piper longum; — harītakī = survārīhirḍā; fehlt bei Mol. Nach Pet. Wb. wurden Frucht und Galläpfel des Baumes zum Gelbfärben gebraucht. Unter den Früchten das beste Purgativ; anschauliche Beschreibung bei L. v. Schröder, Mysterium u. Mimus, Leipzig 1908, 386 Anm. — śuṇṭhi = suṃṭha, Mol. ginger, zinziber, — the plant or the dried root; — saindhava = saindhava; Mol.: rock-salt.

125. vrihi-priyangu-laṭvā ¹)-makuṣṭa ⁻) -tilā ³)-²'ḍhakyā ⁴)-ku-latthā ⁵)-²'dīn ||

yah pasyaty atha labhate | khādati vā tasya khedah syāt |

Bei D hinter V. 126 gestellt.

1) B ladā C laṭṭā D dāmala 3) CD tila 4) fehlt bei C; D tuvarī 2) B mukusta D kusta 5) BD kulitthā-° Wer Reis, Panicum Italicum, Safflor, Phaseolus aconitifolius, Sesam, Cajanus indicus Spreng., Dolichos uniflorus oder ähnliche Pflanzen sieht, bekommt oder genießt, dürfte Mißgeschick erleiden.

ādhakyā als identisch mit adhakī angenommen.

D1: vrīhi = bhāta n. Mol.: Rice in the husk; - priyamgu = kāmga Mol.: a kind of panic seed. Panicum Italicum; priyamgu Mol.: black mustard seed, cf. 2. 116; dama = dāma fehlt bei Mol.; dāmagā m. a coarse kind of rice: wir konjizierten nach BC: latva, (Apte und Boehtl.:) = safflower; lakusta = lakusta, fehlt ebenfalls bei Mol.; zweifellos existieren die Worte dama und lakusta nicht; der Komm. hat mit seinem Text nichts anzufangen verstanden und die Lesart seines Ms. in jene beiden Teile zerpflückt, ohne sie erklären zu können; vielmehr ist mit C makusta zu lesen; fehlt bei Mol., nach Boehtl. die Bohnenart Phas. ac., nach Apte: a kind of kidney-bean (= Walderve) or rice; - tila = tila; tuvarī = turī fehlt bei Mol., zweifellos eine falsche Form; adhakī, Caj. ind.; nach Pet. Wb. ist die Hülsenfrucht ein beliebtes Gemüse; - kulattha Pet. Wb. Dol. un., eine Hülsenfrucht; Mol. kulittha: a kind of vetch, Glycine tomentosa; -D¹ bezeichnet diese sämtlichen Pflanzen als dhanvem, offenbar im Gegensatze zu den in der nächsten Strophe besprochenen upadhānyem.

Reis: 1. 96; Sesam: 2. 31, 107.

Der Empfang oder Genuß von Sesam bringt nicht minder als das aus ihm bereitete Öl Verderben: k 12: p 12.

126. nīvāra-koradūṣaka-māṣa-śyāmāka ¹)-valla-caṇaka-''dın || bhakṣayati vīkṣate yaḥ ²) | prāpnoti ²) ca tasya na śubhaṃ ³) syāt ||

1) D % a ca 2) C vāpnoti 3) C sivam

Wer ferner wilden Reis, Paspalum scrobiculatum, Bohnen, Panicum frumentaceum, valla-Weitzen, Kichererbsen usw. (im Traume) ißt, sieht oder erlangt, crfährt Unglück.

D<sup>1</sup>: nīvāra = devabhata Mol.: rice which grows spontaneously (as on the borders of tanks etc.); classed amongst

the upadhānyem; — koradūsaka Pet. W. = kodrava Paspalum scrobiculatum Lin., ein Getreide geringerer Art (kudhānya), nach Apte als Speise der Armen bekannt: D1 identifiziert es mit harīka, das nach Mol. "a grain, Paspalum frumentaceum" und mit kodrava (s. Mol. u. d.) synonym ist; māsa = udīda Mol.: Phaseolus radiatus; - śyāmāka = sāmyā or sāvā Mol.: Pan. frum. (nach Pet. W. eine kultivierte Hirse); — śvāmāka s. Śat. Brāhm. 5. 3. 3. 4: ete vai somasyau "şadhīnām pratyaksatamām yac chyāmākās; valla = camvalī Mol.: a bean; Dolichos catjang or sesquipedalis: also Portulaca quadrifida; nach Pet. Wb. ist valla eine Weitzenart: - canaka = harabhara Mol.: Cicer arietinum, (a vetch, Gram). Der Veda unterscheidet häufig zwischen den wild wachsenden und angebauten Fruchtarten; cf. akrstapacya z. B. in Taitt. Samh. 4. 7. 5. 2; 6. 1. 3. 7. Die nach erfolgter Aussaat entstandenen Pflanzen gehören dem Varuna (Sat. Brahm. 5. 3, 3, 8), die spontan gewachsenen dem Mitra an. Der "wilde Reis" (nīvāra) reift von selbst (ete vai brahmanā pacvante vad nīvārāh): Śat. Brāhm. 5. 1. 4. 14, 3. 3. 5).

Anblick der Bohne (māṣa): e 19 in 2.5; masūra (Linse): ibid.: cf. mudga: e 19 in 1.126.

127. loke yatha kaṣāya ¹)- kṣārā - ²mlaka - tikta - kaṭu - rasāḥ prakaṭaṃ || ekākino ²) na °) hṛdyāḥ ³) | svapne Spy asubhās tathā jũeyāḥ ||

1) B kasayi

2) D okino

3) D nādvāt

Wie im gewöhnlichen Leben die herben, salzigen, saueren, bitteren, beißenden Säfte, jeder für sich, sicherlich unerfreulich sind, sind sie auch im Traume ominös.

Dieser Vers gibt offenbar das psychologische Verständnis für die vorausgegangenen Aufstellungen. Alle mit Unlust verbundenen Geschmacksempfindungen, wie sie durch die Traumvorstellung von widrig schmeckenden Früchten, Medikamenten usw. ausgelöst werden, führen zur Vorahnung eines Unglücks, einer Krankheit usw. — Nach der modernen Auffassung ist natürlich das durch eine im Entstehen begriffene

Krankheit hervorgerufene, mit dem Symptom des widrigen Geschmacks gepaarte Unlustgefühl das Prius, das dem entsprechende Traumbild die notwendige Folge. Es ist zu erwägen, daß übler Geschmack und Geruch, wie er von Leichen usw. verbreitet wird, abergläubisch vermieden wurde und als ominös galt, so z. B. der Fäulnisgeruch, während von dem Wohlgeruch das Entgegengesetzte galt: Taitt. Samh. 2. 2. 2. 4. Ein Aas wird dreimal in der Richtung gegen den Wind umwandelt usw.

128. utkṛtya kṛtti-kikasa-kapāla-rada-kaṇḍarā ¹)-nakhā²ntrāṇi ||

yo bhakṣayati sa kāṅkṣati | yamageham ne'ha samdehah ||

1) D o-tumda-o

Wer Haut, Wirbelsäule, Schädeldecke, Zähne, Sehnen, Nägel oder Eingeweide herausreißt und ißt, strebt zweifellos dem Hause des Todes zu.

Das Heraustreten aller Eingeweide aus dem Körper ist aber ein Vorbote der Königswürde (g 16):

dehān niṣkrāntir antraṇām sarveṣām ca khagādhipa | . . . Nach d 4 in 1. 141 ist die Hirnschale (kharpara) in der Hand einer Traumerscheinung bedrohlich.

Die Haut bedeutet Unglück: w3.

Wer sie empfängt, erleidet Mißgeschick: f 29.

129. yaḥ khala ¹)-kharjūrī-phala-guḍa ²)-guggulu ³)-hiṅgubukasa ⁴)-niryāsān ⁵) ||
yas tu svapne khādati | khedena ⁶) sa ⁶) cīyate ⁶)

suciram 6)

1) ACD khalu 2) C guha 3) B °la 4) B bukusa° C vutrā(?) ka° 5) B niryāsam C nirvyāśāt 6) C khedena sa nīyate tvaritam B °na ca na vīyate saciram

Wer im Traume die Frucht des Stechapfels und des wilden Dattelbaumes, den Suft der Melasse, des Bdellion, der Ferula asa foetida, der bukasa-Pflanze genießt, wird für lange Zeit mit Unglück überhäuft.

D¹: svapnāmta jo koņī khārīka kimvā guḍa, guggula, himga, eramḍa, ityādikāmcā cīka yācem bhakṣaṇa kelem...

khārīka nach Mol. Phoenix sylvestris und seine Frucht; s. o. 2. 111; cf. Lassen, Ind. Altert. II 1. 313; — guḍa: Boehtl.: gekochter Zuckerrohrsaft, Melasse; in der Bed. Euphorbia antiquorum (m. unbelegt) hier unwahrscheinlich; guḍa kehrt (1. 10) unter den typischen Traumbildern des Phlegmatikers wieder; — guggulu: ein vielfach im Opfer und Zauber auch zum Zweck der Dämonenaustreibung erwähnter Wohlgeruch; — hiṃguniryāsa (s. Pet. Wb.): das aus den Wurzeln der Ferula asa foetida gewonnene Harz, Teufelsdreck; stinkt entsetzlich; — bukasa, so nach D, fehlt bei Boehtl. und Apte; (buka — vuka Agati grandiflora) eraṃḍa Mol. castor oil-plant, Palma Christi or Ricinus communis.

Zucker cf. 1. 38.

Salbung mit Melasse (guda) ist verhängnisvoll: e 14 in 2. 107; der Empfang von Zucker (guda) bringt Verlust: f 29 in 1. 150.

Bdellion, guggulu (°la) bewährt also auch im Traume seine Dämonen verscheuchende Wirkung, indem er denjenigen, der mit ihm opfert, den leibhaftigen Anblick des Śiva (s. 1.2) verleiht (Agnip. 260. 18):

hutvā tu guggulan rāma svapne pasyati samkaram |

130. abhyavaharaṇaṃ nitarāṃ | sarvā-'mbuja-nāla ¹)-śaivalā''dīnāṃ ||

jāyeta yasya satyam | mṛtyum saṃtyajati²) na sa³) puruṣaḥ ||

1) D nīla 2) D sa tyaº 3) D hi

Wer ferner Lotus, Lotusstengel, Wassergrün u. dergl. irgendwelcher Art genießt, kann sich vom Tode nicht lossagen.

D¹: nīla = nīļa f. Mol.: the green matter of stagnant water; nīlī f. ist nach Boehtl. ein unbelegter Name für Blyxa octandra; — śaivala = śaivala, śevala (la) oder śevāla (la) Mol.: the green filaments or the moss-like substance which grows in or on water, Vallisneria octandra etc.; nach Apte: a kind of aquatic plant, moss; Boehtl. u. Pet. Wb.: Blyxa octandra.

ambuja (speziell Lotus): dessen Genuß: g6 in 1. 114. Wer im Traume Lotus genießt, verliert die Hand: AP 68, 2, 49.

- 131. kastīra ¹)-kāṃsya-pittala-sīsa-trapu-tamra-loha-dhatūni || yo labhate paśyati vā | sa ²) vinaśyati ²) dhanya-dhana-hīnaḥ ||
  - 1) B kaśmīra C kastī (?)ra D kathila

2) C sa bhayet khalu

Wer folgende Metalle: Zinn. Messing, Glockengut, Blei, Zinn, Kupfer und Eisen empfängt oder sicht, verliert Geld uml Gut und geht zugrunde.

kastīra (cf. χασσίτερος) ist ein unbelegtes Wort für Zinn; doch wiederholt sich dieser Begriff in trapu; kathila unbekannt, vielleicht kathīla zu lesen (s. Mol.), was auch zum Metrum paßt.

D1: svapnāmta kathilādi dhātūmcā lābha . . .

kathīla Mol.: Tin.

Cf. 1. 147. Wie das Eisen (2. 101), so gilt auch der Eisenbearbeiter (Grobschmied) als ominös: 2. 108.

Das Blei war verachtet und galt als ominös: Sāy. zu Taitt. Samh. 1. 8. 14e; A. Hillebrandt, Ved. Myth. 3. 256 ff. Das Spalten von Metallen bringt Unglück: h 11.

Messing: h2 = s3: cūrṇanaṃ mūrdhni kāṃsyānāṃ bringt Unheil; Parāśara in Adbh. 504: kāṃsya-vivaraṇaṃ (ca) śirasi kleśā-"mayā-"narthadam ||

Nach Parāśara in Adbh. 503 bedeutet die Existenz (l.: lohabhāvo statt: lohā°) von Salben, Zinn, Kupfer, Blei und Eisen Unglück: añjana-trapu-tāmra-sīsa-loha-bhavaḥ...

Nach v 14 ist der Empfang von Gold oder Eisen verhängnisvoll; zu Gold s. jedoch 2. 2; Eisen ominös: k 12: w 3: i 57 ist parallel, wenn statt ayam: ayah zu lesen ist:

ayam (!) paśyanti svapnānte vivaha-mangalam tatha | priya-mṛtyum śucam (l.: dhruvam) tasya dravya-putram ca nāśanam ||

Nach s 4 bedeutet Unglück: arjanam pakvalohanam (v. l.: padma<sup>0</sup>); r: añjanam padmalohanām; cf. auch e 18 in 2.40; q 10. Schwarze Farbe und schwarze Kleidung samt lohadanda bringen Unglück: Ādityapur. in Adbh. 507.

132. karapattra-dātra-mudgara-kuṭhāra-kuddāla ¹)-phālakuntādyāḥ ||

ne'ṣṭāḥ svapne dṛṣṭās | tais²) tv²) aśubhaḥ²) svā-'bhighātaḥ syāt ||

1) BC kuddāla 2) B taiśuśvaśubhah C tathaivāśubhah

(Instrumente wie) Säge, Sichel, Hammer, Axt, Spaten, Pflugschaar oder Spieβ sind, im Traume gesehen, unerwünscht, die Verletzung des eigenen Körpers mit diesen Dingen im Traum aber ist ominös.

Spieß: 2. 40; — alle spitzigen Gegenstände (cf. 2. 135; die Sichel: 1. 147) sind auch im Traume "verletzend", merkwürdigerweise aber Waffen mit blanken Scheiden glückbringend: 1. 123; — der Raub von W. ist verderblich: 2. 2; das Klettern auf einen Spieß: 2. 40. Das Schwert in der Hand einer Traumerscheinung bedeutet Böses: d4f. in 1. 141.

Wer einen Mann mit Pfeilspitzen, Schlag- oder Schußwaffen sieht, muß sterben: e 25 (śalya-śastrā-'stra-dhāriṇam, v. l.: sainyam śastrā<sup>0</sup>; ein Heer ist glückbringend: 1. 116).

Verletzungen mit Waffen oder der bloßen Faust bedeuten Fieber: AP 68, 2, 40. Dagegen werden AP 68, 2, 13 Speer, Elefantenhaken (cf. oben 1, 121), Schwert und Bogen neben . Banner und Standarte als glückbringend bezeichnet.

- 133. sthālī-musalo-'lūkhala-saṃmārjanikā-gharaṭṭikā-''dīnāṃ || sparśana darśana ¹) lābhā ²) | na ²) śubhaya ²) bhavanti manujānāṃ ||
  - 1) daº fehlt bei C 2) C º-lābha na śubhā aśubhāya

Die Berührung, der Anblick oder Empfang von Kochtöpfen, Mörsern und Stößeln, Besen, Handmühlen usw. bringen dem Menschen Unglück.

sammārjanikā als identisch mit orjanī angenommen.

Die Tätigkeit des Abwischens ist ohnehin ominös (Parāśara in Adbh. 503): aṅgulībhiḥ saṃmārjanyā vā mārjanaṃ sarvasva-nāśāya; cf. h 12; s 12 in 2. 14; Reinigung bedeutet Zank: Varāh. in Adbh. 504 zu 2. 43.

Mörser und Stößel, im Ritual eine überaus wichtige Rolle spielend, weil zur Bereitung (zu dem Zerstampfen) der Kornfrüchte als der Opfergabe gebraucht, werden ängstlich beobachtet und namentlich dann als ominös betrachtet, wenn sie
durch Berührung mit Unreinem entweiht sind. Das Umfallen
des Stampfers gilt als ein böses Omen, wie denn überhaupt
jeder unerklärliche Fall und in weiterem Sinne jede scheinbar
ursachlose Bewegung als ein Wunder, vernünftigerweise oft
als ein "Windwunder" angesehen wird, d. h. als ein solches,
das, wie das Rollen eines Wagens ohne Vorspann, das Klappern
frei hängender Waffen usw. auf den Luftzug zurückgeführt
wird (cf. z. B. AP 71. 1. 2; Paräśara in Adbh. 470: carasthira-viparyayah paracakrā-"gamāya).

Der Stößel fällt um, resp. aus dem Mörser heraus: AP 37. 1. 1<sup>1</sup>; 67. 6. 2; 70 b. 2. 5 = Adbh. 472.

Vaijavāya in Adbh. 473: ulūkhalastho musalaḥ prapated animittataḥ.

Mörser und Stößel bewegen sich von der Stelle: AP 64. 4. 10; der Stößel springt in die Höhe (Kathaśruti in Adbh. 724): cakram ürdhvam udvamati musalam vā, ītijā vyāpado bhavanti; AP 9. 3. 4: musalam cā'pi laṅghitam; vgl. Mayūracitra in Adbh. 473: śilā-musala-kāṃsyāni nipatanty utpatanti ca | . . . tatraiva | darvī vā musalam cāpi yadi vā yānty ulūkhalam |. — Sehr ominös ist es auch, wenn eine Kuh am Mörser riecht (cf. oben 2. 15; Vaijavāya in Adbh 644): gos tatho' lūkhalaghrāme prayatna-vidhṛte Spi vā | . . . raudrī śāntir iti śeṣaḥ.

Oft heißt es, daß, wenn der Opferlöffel aus der Hand fällt, dieses ebenfalls den Tod bedeute. (Genau das Analoge, das Fallen des Löffels vom Speisetische aus der Hand des Essenden, spielt im modernen litauischen Aberglauben die gleiche Rolle.) Zu den hierher gehörigen Stellen rechne ich auch Agnipur. 174. 7, indem ich in den Worten: . . . deve tu patite karat | . . . śatahomāc chubham bhavet || statt deve: darves lese.

134. indhana - nirvāṇo - 'lmuka - dhūma - sadhūma - 'naladayaḥ puṃsāṃ || dṛṣṭāḥ ¹) satatam aniṣṭā ²) | dhanadhanya-mlani ³)-hani-karāḥ ||

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hier heißt es, daß in diesem Falle die Gattin oder der Älteste des Geschlechtes stirbt.

1) (' drstvā 2) C anistam 3) C °-glāni-°

Das Erlöschen des Brennholzes, der Rauch der Fackel, (stark) rauchendes Feuer usw. sind, (im Traume) gesehen, immer unerwünscht, weil sie Schwund und Verlust von Geld und Gut bringen.

Stark rauchendes Feuer bringt Unglück: 2.88; Feuer: 1.75. Eine Fackel als solche aber bedeutet Glück: a 13 in 1.120.

Im Morgentraume des Kamsa erschienen Scheiterhaufen (citā, cf. 2. 40, 48) voll erlöschender Kohlen, voller Asche als böses Omen; — verlöschende Kohle bringt den Tod: e 17 in 2. 40.

Der Rauch gilt in der Mantik meist als unheilvoll. Rauch ohne Feuer bedeutet große Not (Matsyapur. 231. 4, cf. AP 70 b. 20. 3, bisweilen in kosmischem Sinne: Saun. Kār. Bl. 69 a: anagnidhūmam ākaśe), namentlich wenn er im Hause entsteht: AP 67. 4. 1; desgl. bei Bäumen: s. zu 2. 59; an Palästen, Kirchhöfen usw.: AP 70 b. 21. 1 f.; bei Blumen, Gewändern und Schmucksachen: 70 b. 23. 13; bei Sonnenschirmen, Hausern, Gewändern (?), Wagen und Bannern: AP 70 c. 32. 15; bei Waffen: Matsyapur. 231. 7; bei den Hörnern der Kühe: Quelle in Adbh. 732; bei Getreidespeichern (dhānyakosthe): Mayūracitra in Adbh. 420. Sühne erfordert es, wenn die Erde raucht: Quelle in Adbh. 731. Besonders häufig aber wird der die Weltgegenden, die Sterne und Meteore einhüllende Rauch als unheilvoll angesehen: Matsyapur. 237. 2:

rajasā vātha dhūmena diśo yatra samākulāḥ | . . . bhaya-vṛddhaye; Auś. in Adbh. 709: āśādhūmāḥ sapāṃsavaḥ; Bārh. aaO.: sadhūmāś ca diśo yatra vidyād bhayam upasthitam; Mahabh. Vanaparvaṇi bhīmaparājayanimittam in Adbh. 710: diśaś caiva pradhūmitāḥ. Hier und öfter tritt die Verfinsterung der Weltgegenden durch Rauch als Vorzeichen eines Verhängnisses auf. Vor dem Erscheinen des Dhruvaketu erfolgt ein pradhūpanaṃ diśām: Bṛh. 11. 42¹; Sterne, namentlich Meteore, rauchen: Quelle in Adbh. 732; ein solcher Rauch, bei Himmelskörpern gesehen, bedeutet stets Unheil, so z. B.

¹ dhupana oft mit dhumana verwechselt: Kern bei A. Weber, Ind. Stud. 10. 209; Vrddhagarga b²i Utpala zu Brh. 11. 32 heißt es von dem aus dem Zorn des Rudra entstandenen Käliketu: purvena coditas caiva naksaträny upadhumayet ].

bei der Gruppe von 101 Sternen, die "Söhne des Todes" genannt werden: AP 52. 3. 3. Solche Gestirne verdüstern andere: s. S. 352 Anm. — Überaus wichtig und besonders scharf beobachtet ist der Rauch des Opferfeuers, seiner Bewegung. Form, Farbe usw. nach. Stark rauchendes Opferfeuer gilt immer als verhängnisvoll: 21. 7. 5; Feuer ohne Rauch aber als Glück verheißend: 24. 4. 3; 29. 2. 1; 70 c. 23. 1, 24. 1; - dagegen dürfte 70 c. 23. 5 falsch sein. Wenn einem im Aufbruch begriffenen Heere der Rauch nacheilt, wird es siegen: 1. 36. 2.

135. samdamśa-jāla 1) - dhamanī-ksura 2) - kartari-vedhanī 3) vatārādyah 4) || anye Spi cakra-sūcī<sup>5</sup>)-pramukhā na śubhāvahāh<sup>6</sup>) svapne ||

1) C nāla 5) D sūci

2) C ksurikā

6) C sukhāvahā

3) C bandhanī 4) B katārā

Die Zange, das Netz, die Röhre, das Rasiermesser, die Schere, der Bohrer, das Seil usw. und andere (Instrumente) wie das Rad und die Nadel bringen im Traume Unglück.

Cf. 2, 132.

136. manthāna - śūrpa - śrikhala - lāngala - yuga - pāśa - rajju tottrādyāh 1) ||

spastam anistā drstās | tesām lābho Spi na subhāya 2) |-

1) C °-potrādyāh BD °-totrādyāh

2) C śivāva

Wer einen Butterstößel, eine Schaufel, eine Kette, einen Pflug. ein Joch, ein Netz, einen Strick, einen Stachel zum Antreiben des Viehs (im Traume) sieht, hat sicherlich Unglück, Zumal deren Empfang dient zum Verhängnis.

Beim Zerreißen eines Strickes stirbt der Träumer (Zusammenhang unklar): AP 68. 2. 50; Varāha in Adbh. 504.

Das Netz, das alte Fanginstrument der Todesgottheit. ist in der Hand von Unheildämonen verhängnisvoll. Kamsa sieht Männer mit Netzen in der Hand, aufgelösten Haaren, fürchterlichen und rauhem Äußeren in seine Stadt eindringen (d 17); cf. Quellen in 2. 108.

137. svāngasya bhavati gilanam | timingilair dalita-bhūtalena tathā ||

svapne yadi puruṣāṇāṃ | vibhīṣaṇaṃ sapadi tad-vya-sanaṃ ||

Wenn im Traume der eigene Leib von Menschen durch timingila-Ungeheuer oder durch den gespaltenen Erdboden verschlungen wird, so bedeutet dies sofort (eintreffendes) furchtbares Unglück für diese.

Der Anblick von Seeungeheuern ist gefährlich: 2.22.

Wer von Fischen usw. verschlungen wird, stirbt: p 10 in 1. 114; Verschlungenwerden vom Haifisch: m 32 in 2. 19.

138. vayasalı parasparam yadi | madhya-prathamā-<sup>2</sup>ntimasya vyatyāsalı ||

jāyeta bhṛśam puṃsām bahuśo māṅgalya-vaikalyam 1) |

C vaikṛtyam — diese Strophe fehlt bei D; deshalb sind die Strophen
 139 ff. bei D als 2. 138 ff. gezählt; cf. 2. 145.

Wenn das mittlere, erste und letzte Lebensalter eine Verwechslung erleiden, so dürfte den Menschen häufig ein jüher Glücksumschwung widerfahren.

Die Auslassung dieses Verses bei D ist sicherlich dem richtigen Gefühl des Schreibers zu verdanken, daß der Inhalt der Strophe in eine Darstellung des Traumglaubens nicht hineingehört. — Im übrigen bedeutet die Verwechselung der Geschlechter Glück: 1. 51.

139. prāsāda-prākāra-chattra-dhvaja-kalaśa-śakraketūnāṃ || pāto nṛpaghāta-karaḥ|svasyā ¹) 'pi sukhāvaho na syāt||

1) D tasyā'o

Das Zusammenfallen von Palästen, Mauern, Sonnenschirmen, Bannern, Töpfen und Indra-Standarten ist für den Fürsten ein Todeszeichen und bringt auch der eignen Person Unglück.

Für die Mantik gilt folgendes: Nach Matsyapur. 238.1 bedeutet es den Tod des Königs, wenn Paläste, Wachttürme, (atṭāla), Türen, Mauern und Wohnhäuser, obgleich sie fest sind, ohne Grund umfallen; cf. AP 57. 2. 4; Parā-

śara in Adbh. 703: caitya-prāsāda-toraņa-śikhari-śikharā-drīņām akasmāt prapatanam . . . avanipater vināśāya; cf. AP 70 b. 20. 5; Varāhasaṃhitāyām in Adbh. 704; A. Weber, Omina und Portenta § 7; Agnipur. 263. 29; Skandapurāņe varāha-parājaya-nimittam in Adbh. 712: vimānani ca petire; Nārada in Adbh. 463 und oft; — oder wenn das gleiche bei einer Laube der Fall ist: Nārada in Adbh. 434 f.; cf. ders. in Adbh. 449; Garga in Adbh. 459:

prāsāda-maṇḍapā-"dīnām akasmāt patane sati | svāmino Stha vināśaḥ syāt tad-abhāve ca bhūpateh ||

Verhängnisvoll ist auch das Bersten, Knistern usw. dieser Bauwerke: AP 64. 3. 9; Nārada in Adbh. 461: maṇḍa-pasya yadā bhittih . . .

Ausan. in Adbh. 704 (ähnlich AP 71. 15. 3; daneben die mit dieser Stelle identische Version in Adbh. 459):

namanti yasya prāsādāḥ prajvalanti ca yasya vai ļ dṛḍhāni pratiśīryante yasya sa mriyate Scirāt |

Nārada in Adbh. 462: . . . gṛham kaṭakaṭāyate . . . Mayūracitra in Adbh. 463: yadā kaṭakaṭayante bhayanāni . . . . Mayūracitra in Adbh. 463:

akasmād gṛhamadhye tu kokārāvam vimuncati . . .; offenbar: wo mitten im Hause sich ein Ton wie das Geschrei von Wölfen hören läßt; cf. oben S. 17 Anm. u. vgl. das totverkündende Knarren der Dielen im modernen Abergl.

Ominös ist es, wenn Paläste, Mauern usw. erzittern (wanken): AP 71. 2. 2; desgl. sind Risse im Hause verhängnisvoll: AP 71. 15. 8; Bārh. in Adbh. 458, cf. AP 70 b. 13. 5:

rāja-veśmani caityeşu prāsāde toraņe dhvaje | autpātikāni dṛśyante rājñām tatra bhayam bhavet || prāsāda-toraṇānām ca dvāra-prākāra-veśmanām | akasmād balinām bhango vijneyo rājamṛtyave || Cf. AP 70 c. 31, 2.

Sühne ist nötig: grhai-"kadeśa-prabhañjaneṣu: Adbh. 729. Unglück bringt das Spalten eines Balkens des Hauses: Kauś. 135; Parāśara in Adbh. 459:

dṛḍha-dvāra-vaṃśa-sthūṇā-bhange svāmi-vināśam vindyāt.

Mayūracitra in Adbh. 462:

mandire mūrdhni vaṃśasya bhange svāmivadho bhavet | Vaijavāya ibid: pūrvavaṃśasya ca sphote . . .

Mayūracitra ibid.: yasya gehasya kampete stambhavaṃśāv akaraṇaṃ . . .

Nārada ibid.: sthūņā ca kampate yatra.

Mayūracitra in Adbh. 462: sthūņā vā bhidyate yadi | bhidyate mūrdhavaṃśaś ca . . .

Das Aufplatzen der Erde, auf der das Haus steht; Nārada in Adbh. 463 faßt die obigen Omina wie folgt zusammen:

akasmād gṛhabhūmis tu sphuṭate kudya-kampanam | gṛhaṃ ca kampate yatra kokā-"ravaṃ vimuñcati || gṛhaṃ vā patate vipra mūrdhavaṃśaś ca bhidyate |

Der Gewinn der königlichen Insignien bedeutet umgekehrt Erlangung der Königsherrschaft: 1.88; Palast: 2.14; Mauer: 2.80; Schirm: 1.121; Banner: 1.87; Topf: 1.121.

Das Fallen eines Hauses: e 33 in 1. 58.

Wer einen niedergestürzten linga (Phallus), einen zusammengebrochenen Königspalast sieht, ist sofort sühnebedürftig (?): f 59 (Text unsicher):

magna(m) lingam yadi tam ca patitam rajamandiram | yadi pasya(m)ti svapnānte tat-kṣaṇam sānti-kāriṇah ||

Statt yadi tam 1. wohl: patitam, statt magnam: bhagnam. Das Umstürzen-machen von Sonnenschirmen, Wohnungen usw. bedeutet Unglück: w 8.

Wenn jemand einem Anderen den Sonnenschirm mit Gewalt vom Kopfe nimmt, erleidet er Verwandtenverlust (e 35; Text unsicher):

balād gṛhṇāti duṣṭaś ca chattram ca yasya mastakāt | pitur nāśo bhavet tasya guror vāpi nṛpasya ca ||

Das Fallen einer Indrastandarte bringt Unheil: AP 68. 2. 37, 4. 3: h6; cf. Parāśara in Adbh. 503 in 2. 140.

chattra. Unglück bedeutet es für den Feldherrn, wenn der Sonnenschirm zerbricht: AP 64. 6. 7, 7. 6; 67. 1. 3; Adbh. 729; Parāśara in Adbh. 703: ātapattra-chedanam avanipater vināśāya; oder wenn er bei einer Prozession (yātrākāle) oder bei einem Kampfe zu Boden stürzt: Agnipur. 232. 36; wenn

der Sonnenschirm oder das Indrabanner niederfällt (Mayüracitra in Adbh. 706):

chattra-śakradhvajam caiva patākāh sampatanti ca | jvalanti cā'tra vai kuryād indrahomam višeṣataḥ ||

Wenn Sonnenschirme oder andere Abzeichen der königlichen Würde erbeben oder aufplatzen: AP 64. 7. 6.

dhvaja. Eine Definition gibt Utpala zu Bṛh. 3. 32: dhvajaḥ prasiddho bahu-paṭa-racitaḥ patākārūpaḥ. Eine Beschreibung der auf den buddhistischen Wandgemälden sich findenden Standarten gibt Griffiths 15: Banners and ensigns, although painted in somewhat sombre colours — green, brown and grey — were important parts of military pomp. At the top of a slender staff, about eight or nine feet long, is a bordered disc, probably of metal, with three yak or horse-tail tassels at the top and sides. Below this hangs a short horizontal bar, from which floats a longitudinally striped swallow-tailed banner, about six or eight feet long (Tafel 69). In some cases the head of the flag-staff is an ornamental spear with turned mouldings (Tafel 80).

The umbrella was also an emblem and an ensign, and probably had a bamboo frame-work akin to that of the Chinese umbrella; it was gaily coloured, decorated with richly patterned cloth streamers, and hung with garlands of white jessamine flowers (Tafel 6; 39 and 73).

Das Zerbrechen von Bannern und Sonnenschirmen und ihr Umkreistwerden von fleischfressenden Tieren ist ominös: AP 64.6.8; wenn Banner und Sonnenschirme phosphoreszieren, so bedeutet dies Unheil: AP 67.4.2, cf. Quelle in Adbh. 732; — ominös ist auch das Niederfallen von Tauben, Eulen oder Bienen auf Banner und Sonnenschirme: Yogayātrā 3.6; desgl. der gegen das Banner ausgestoßene Schrei von Adler und Geier: AP 72.3.7.

Indrabanner, indrakīla, ihr Umstürzen: Ausan. in Adbh. 704 (Text besser als AP 71. 16. 4):

indrayaşţir bhraşţate(!) ca'viśasto vayur udvrajet | yadā tadā vijānīyād rājñaḥ pīḍām upasthitām ||

Yogayatra 3. 13: bhangah patas torane-'ndradhvajanam;

cf. AP 71. 15. 9; devadhvaja-indrakīlaka-chedanam: Parā-sara in Adbh. 703; Bārh. in Adbh. 437:

indradhvaja-śiro bhindyet pated vā vāsavaḥ kṣitau | bhidyate śakrayaṣṭir vā niyataṃ nṛpater vadhaḥ || indrakīlo dṛḍho bhindyed dvāra-pakṣa-samāpitaḥ | sthapatyaś ca kapāṭāni stambhā vā rājamṛtyave ||

AP 19. 1. 7 ff. geben ausführlich die das Indrabanner treffenden Eventualitäten; Vers 8 wiederholt sich in Adbh. 438; desgl. 12—13; in 12 c liest Adbh. S.: anibhange. Stellen parallelen Inhalts gibt Adbh. 440 aus Vaijavāya; Nārada; Mayūracitraka.

Nach Saun. Kar. Bl. 69b erfolgt Unglück: dhvajaprapa-

tane sati.

Varāhasamhitāyām in Adbh. 704:

śakradhvaje-'ndrakīla-stambha-dvāra-prapāta-bhangeṣu | tadvat kapāṭa-toraṇa-ketūnāṃ narapater maraṇam ||

Parāśara in Adbh. 745: narendradhvaja-bhange ca phalam māsād vipacvate | cf. AP 64. 6. 8; 72. 3. 10.

Ominös ist es, wenn ein Raubvogel sich auf eine Indrastandarte usw. setzt (Viṣṇudharmottara in Adbh. 439):

nilīyate cet kravyādah śakra-yastau tathā dvija | rājā vā mriyate tatra sa vā deśo vinaśyati ||

Varāhasamhitāvām in Adbh. 439:

kravyāda-kauśika-kapotaka-kāka-kaṅkaiḥ | ketu-sthite mahad uśanti bhayaṃ nṛpasya || cāṣeṇa cā'pi yuvarāja-bhayaṃ vadanti | . . . śyeno vilocanabhayaṃ nipatan karoti ||

Das Fallen einer Indrastandarte bringt Unheil: h 6, cf. AP 70 b. 14. 2:

devarāja-dhvajānām ca patanam bhanga eva va . . .

Mayūracitra in Adbh. 440:

śakra-dhvaje tu grdhrasya patane pura-samkṣayah | cf. AP 64. 6. 8.

140. patane pattana - bhango | devāyatanasya rāṣṭra - bhangas ¹) tu ¹)  $\parallel$ 

śaila-śikharasya niyatam | duḥkham punar ātmano api²) syāt||

... 1) C °bhangasya 2) api statt Spi metri causa

Beim Sturze eines Tempels erfolgt Zusammenbruch einer Stadt, (beim Falle) einer Bergspitze dürfte Zusammenbruch eines Königreiches, Unglück aber sicherlich (beim Falle) der eigenen Person eintreffen.

Sturz von Häusern: 2. 14.

Sturz eines Phallus: f59 in 2. 139.

Kamsa sieht (d 25) niedergestürzte Berge; wer einen fallenden Berg sieht, erfährt Unglück: e 33 in 1.58. Der Zusammensturz von Städten, Burgen, Bergen, Pforten, Indrastandarten und Siva-Tempeln bringt Fürstentod und Schädigung seines Herrn (Paräsara in Adbh. 503): nagarapura-sikha(ra)-toraņe-'ndradhvaja-surapati-bhavana-nipatanan nṛpati-vighātāya svapati-klesāya vā.

Die Mantik nimmt sich des gleichen Phänomens an: Tempel:

ihr Knirschen: Adbh. 724: devakulani nardante . . . ihr Schwanken (Beben): A. Weber, Omina und Portenta § 10.

ihr Brennen: Kathaśruti in Adbh. 726: śalā-maṇḍapadevakulānām dāho bhavati . . .

ihr Zusammensturz: AP 64.8.4; Nārada in Adbh. 434 f.: . . . khaṇḍo devakulasya ca | akasmān nipated yatra kampate vā'nimittataḥ || . . .

ihr Rissig-werden: wenn die Dachteile eines Tempels rissig werden, so bringt dies Unglück (Mayüracitra in Adbh. 461): maṇḍapasya bhavec cūḍābhaṅgo devakulasya ca | . . .; das gleiche ist der Fall, wenn diese von selbst sich spalten oder beben (Nārada in Adbh. 461): cūḍā devakulasya ca | akasmad bhidyate yatra kampate vā'nimittataḥ || . . .

141. yasya śarīre bhaṅgaḥ | kampo mandyaṇ ¹) pratikahīnatvaṃ ||

samjāyeta2) svapne | na sobhanam drsyate tasya ||

1) D mādyam 2) C ojayate ca

Wenn im Traume an dem Körper eines Menschen ein Versagen, ein Zittern, Schlaffheit oder Abmagerung (Gliederverlust?) stattfindet, so bringt dies dem Betreffenden Unglück.

Cf. 2. 153; s. 2. 50.

Körper: seine Verletzung durch den Biß von Tieren: 1. 81; Körper im Feuer: 1. 74; Trinken oder Ausatmen von Rauch: 1. 110; Umstricktwerden: 2. 10; Fesselung: 1. 61; Befreiung von der Fessel: 1. 60; Verschlungenwerden: 2. 137.

Entstellter Körper: 2. 50, 110, 141.

Alle Teile des Körpers spielen in der Traumkunde eine Rolle: das Haupt 1. 35; — die Arme: Verspeisung des Armes: 1. 35; Fesselung der A.: 1. 61; ein Banner wächst aus dem A. heraus: 1. 108; der Träumer hebt mit seinen A. die Erde in die Höhe: 1. 45; wird von einer weißen Schlange in den rechten A. gebissen: 1. 26; trägt an jedem A. ein Geschmeide: 1.69. - Verspeisung der Hand oder des Beines: 1. 35; Verlust der Hände und Füße: 2. 6; - der Rumpf: Verletzung und Genuß innerer Teile: 2. 128; Eingeweide: 1. 62; — ein Gewächs entsprießt dem Nabel: 1. 108: — Lotusblumen dem Herzen: 2. 29; ein ganzer Baum dem Herzen: 2.35; — Hüften: 1.92; — Blut: 1.37; — Zähne: ihr Ausfallen: 2, 7; ihr Ausgerissenwerden: 2, 128; ihr Schminken: 2. 152; sind bei Dämonen lang: 2. 65; — Auge: Verlust des Auges: 2. 7; rote A.: 2. 65, 66, 84; Schminken der A.: 2. 152; - Haare: Gesträubte H. als Zeichen der Liebe: 1. 73; verworrene H.: 2. 66; langer Bart: 2. 75; Verlust der Bart- und Haupthaare: 2. 8f.; der Haare der Brustfläche: 2. 8; H. im allgem.: 1. 57; — Ohr: wem Tiere in das Ohrloch dringen: 2. 11; wem die O. abgeschnitten werden: 2. 7: - Zunge: ihr Abgeschnittenwerden: 1. 29; der Träumer leckt mit ihr: 1.50; - Nase: ihr Abgeschnittenwerden: 2. 7; - Nägel: 1. 57; - Geschlechtsglied: sein Verlust: 1. 28; - Haut: 2. 128; - Kot und Urin: 1. 34; das Ausgebrochene: 2. 44; 1. 34; — Glieder im allg.: ihre Vermehrung: 1. 57; ihr Verlust: 2. 6; - Menschenfleisch: Genuß desselben: 1. 32, 35 f.; cf. 2. 128; - Leichnam: Anblick eines L.: 1. 116; auf einem Lager ohne Bett liegen: 2. 102.

Im heutigen Indien gilt bei den Hügelstämmen des Panjab das Zittern irgendeines Gliedes des menschlichen Körpers als verhängnisvoll: Ind. Ant. 36. 307. Jener Zweig der Mantik,

der aus den Seelenstimmungen (dem übermäßig froh oder traurig sein; s. A. Weber, Omina und Portenta § 12 und oft; der Freude, Niedergeschlagenheit usw.), oder aus körperlichen Eigentümlichkeiten in Bildung und Funktion (cf. 1. 17 Anm. 1) auf die Zukunft schließt, gibt einen eigenen, kodifizierten Teil der Mantik: AP 71. 18. 2. Eine zugehörige Einzelheit: wenn ein Fußtapfen hinten oder vorne eine Bruchstelle zeigt, so stirbt der betreffende Mensch: häufig in Adbh. 544; vgl. dazu q 4 unter "jägrato Sniṣṭāni: khaṇḍaṇ yasya padaṃ bhavet | purataḥ pṛṣṭhato vāpi so Sṣṭau māsān na jīvati"; cf. Hultzsch, Vas. Śāk. 56; daselbst Litt.; — cf. aṅg a v i d yā Berl. Kgl. Biblioth. Ms. 2565 Jahrg. 1897 (ungedr. Kat.).

142. bhinna - prākāra - sadana ¹) - vimāna - nau - pravahaņani pasyati yaḥ ||

ārohati vā niyatam | tasya bhavet sarvada khedah ||

1) C chadana D sadanam

Wer gespaltene Mauern, Wohnsitze, Paläste, Schiffe und andere Wasserfahrzeuge sieht oder besteigt, wird sieherlich beständig Unglück haben.

Cf. 1.44: nur das ungespaltene Fahrzeug bringt Glück; anders a16:

nāvam ārohayed yas tu bhinnām vā diśam uttarām | pravāsam nirdiśam (!) tasya . . . . purāgamaḥ ||

Hierher gehört wohl auch der ganze korrupte Vers a 48.

143. pānīyasya vivrddhis | tasyo'pari saṃcaro 1) bhavati yasya ||

sarvā ²)-'bhimukham duḥkham | tasya ³) syad ³) dhanya-dhana-hāniḥ ³) ||

1) C saṃśrayo D saṃcayo 2) C tasya sarvā-<sup>20</sup> 3) C sa-dhana-dhānya-hāniḥ syāt

Wenn ferner in jemandes Traume dus Wasser anschwillt und wenn der Träumer alsdann darüber hingeht, so dürfte er in jeder Beziehung Unglück haben und Verlust an Geld und Gut erleiden.

D¹: koṇī puruṣa pāṇyācī vṛddhi asūna tethem vara kamhīm saṃcaya karūṇa ...

Wasser: 1. 30; 2. 144f.

144. paśyati yaḥ sthalabhūmīm¹) | ākasmika²)-salila-saṃkulāṃ svapne || tasya vyādhir mlānir³)|dhanahānir jāyate niyataṃ⁴) ||

1) D °mim 2) D akalpita-° 3) C °nir vapuşi D glānir 4) D nityam

Wer im Traume das Festland von plötzlich auftretenden Wassern überschwemmt sieht, erleidet sicherlich Erkrankung, körperliche Erschlaffung und Geldverlust.

D1: ākasmika = akalpita.

Cf. 2. 143.

Die Mantik Indiens kennt die Wasserwunder als spezielle, wichtige Kategorie; s. Matsyapur. 234. 1 ff.

Das plötzliche Auftreten von Wasser ohne Ursache spielt dabei eine große Rolle. Kauś. 131. 1: atha yatrai "tad anudaka udako-'nmīlo bhavati...; Kathaśruti in Adbh. 725: (ominös ist)... anudakeṣū 'dakaṃ; Mayūracitra in Adbh. 707:... nirjale ca jalodayaḥ; Kaṭhaśruti in Adbh. 726: nadī-kūpa-vāpī-taḍāgās taraṅgavanta udgiranti; nach Atharvamuni(!) in Adbh. 415 entsteht Unglück: kūpasyo 'd-giraṇe; A. Weber, Omina und Portenta § 7 = Adbh. 731: atha yadā'sya pṛthivī... salilam udgirati...; Yogayātrā 3. 7: avāri-deśe salila-pravṛttiḥ; Kaṭhaṣruti in Adbh. 7. 26:... asalilaḥ prapāḥ pūryante...; AP 72. 3. 2: udaka-prādurbhāva ...; AP 64. 3. 5: no'dake cā'mbhaṣāṇ sravaḥ; AP 70 b. 23. 4: nadyaś cā'kālasaṃbhavāḥ; cf. AP 70 b. 7. 22 f. — Aber auch —

das plötzliche Eintrockenen von Wasser, W. Behältern usw. bringt Verderben: Yogayatrā 3.7; Kaṭhaśruti in Adbh. 726; Atharvamuni(!) in Adbh. 415; Bṛhadyātrā in Adbh. 411; Vṛddhagarga in Adbh. 410f.: nagarād apasarpante sarasvanto Stha nimnigāḥ | aśoṣyā api śuṣyanti vimārgaṃ pravahanti vā || . . . Mayūracitra in Adbh. 414: . . . śuṣyanti ca jalāśayāḥ . . ibid. in Adbh. 707: jalā-"dhāre jalā-"bhavo . . .; AP 64. 6. 3, 9. 4; Kaṭhaśruti in Adbh. 725: akāraṇam udakaśoṣaḥ . . . AP 69. 4. 2; —

desgl. ihr Bersten usw.: AP 70 b. 7. 22 f.; 70 c. 31. 2. Leuchten: A. Weber, Omina und Portenta § 12; Atha-

rvamuni in Adbh. 415: . . . dhūmāyati jvalayati; AP 71. 1. 5, 12. 5; 70 b. 7. 23.

Rauchen: Mayūracitra in Adbh. 414: athavā dhūmas tebhyah saṃdṛśyate yadi.

Brüllen (Weinen, Lachen, Schreien, Singen, Plaudern): Vrddhagarga in Adbh. 410 f.: hrada-palvala-kūpānām udadher vā'pi nardanam | acirāt tat-puram śunyam bhavatī'ty abhinirdiśet || wenn Flüsse ein Meeresgebrause ertönen lassen: Mayūracitra in Adbh. 414; Varāhasamhita in Adbh. 413: jvālā-dhūma-kvātha-rudito-'tkruṣṭāni caiva kūpānām | gīta-prajalpitāni ca janamarakāya pradiṣṭani || AP 70 b. 23. 2: 71. 1. 5, 12. 5, 13. 1 ("Lachen" von Teichen usw.).

Rückwärtsfließen (pratisroto-gamanam): Vrddhagarga in Adbh. 410 f.; Mayūracitra in Adbh. 414; Mahabhārata-Vanaparvaṇi bhīmaparājaya-nimittam in Adbh. 710; cf. Kaṭhaśruti in Adbh. 726: nadyaḥ pratikulā vahanti; Adbh. Br. bei A. Weber, Omina u. Portenta § 10: pratiprayanti nadyaḥ; Yogayātrā 3. 7 bei A. Weber, Ind. Stud. 10. 173; AP 64. 6. 6; 67. 6. 3; 70 b. 23. 3; 70 c. 32. 16; 71. 14. 2; 72. 3. 7.

Widerlicher (resp. fader) Geschmack: Vyddhagarga in Adbh. 410f.; Agnipur. 263. 21:

nadyo hrada-prasravaṇā virasāś ca bhavanti ca | Utpala zu Bṛhatsaṇh. 28.4 in Adbh. 739 kommentiert virasa mit svādu-rahita (= fad).

Widerlicher Geruch: wenn ein Wasserloch nach Blut oder Eiter riecht (Brhadyātrā in Adbh. 411). — Ihre unnatürliche Färbung —: Kathaśruti in Adbh. 726: nadyah . . . anyavarna va bhavanti; Vrddhagarga in Adbh. 410 f.; wenn ihr Wasser rot, braun oder gelb aussieht: Mayūracitra in Adbh. 712.

Verunreinigung: überhaupt: Vṛddhagarga in Adbh. 410 f.; durch Eisen usw.: AP 64. 3. 5: durch Schmutz. Holzscheite, Gräser, Steine, tote Fische und Polypen: AP 71. 13. 5 (— Auśanasāni in Adbh. 411. die aber mṛtakaṃ matsya-jalakam lesen).

Erhitzung zur unnatürlichen Zeit: tapo 5mbhasam als Regensymptom (Adbh. 738); taptam udakam der Flüsse ominös: Vrddhagarga in Adbh. 410 f.; Adbh. 737: apsu vairasyam śītoṣṇatā ca prādurbhavati . . . (cf. AP 70 b. 17. 5: yadā co-'ṣṇe bhavec chītaṃ śīte co'ṣṇaṃ tathaiva ca).

Ihr mächtiger Wasserschwall (Überschwemmung): Kauś. 103. 1: atha yatrai"tad upatārakāḥ śaṅkante, tatra juhuyād; cf. AP 70 c. 32. 16; Variante dazu in Adbh. 412: mahormibhiḥ kṣobhita-toyavegāḥ | svakūlajān vṛkṣagaṇān harantyaḥ | nadyaḥ pratīpā-'mbuvahā yadā syus tadā bhayaṃ viddhi nareśvarasya || wenn Flüsse die Ufer fortreißen: Mayūracitra in Adbh. 414; desgl. wenn sie schäumend ihren Lauf fortsetzen (pradravanti saphenāś ca): ibid.; wenn ihr Wasser voller Schaum ist: Vṛddhagarga in Adbh. 410 f.; cf. AP 64. 9. 4; wenn ihre Flut einen abnormen Ton hören läßt: AP 64. 2. 6.

Erfülltsein mit niederen Lebewesen: udakam jantu-samkulam: Vrddhagarga in Adbh. 410 f.

Mit unnatürlichen Substanzen: mit Blut (Kathaśruti in Adbh. 726); Blut und Eiter: AP 71. 14. 3; desgleichen
mit Rauschtränken, Honig, Fleisch, flüssiger Butter, Öl, süßer
oder saurer Milch: AP 71. 14. 1; Milch, Öl, Branntwein, Blut:
Vrddhagarga in Adbh. 410 f.

Je de Abnormität: Garga in Adbh. 706: saṃyujyante vikāraiś ced vāpī-kūpa-jalā-"śayāḥ | dīrgha-devakulā-"dīni tadā svāmivadho bhavet || abhāve svāminas tatra doṣo rājānam rcchati | ayatnaṃ yatra dūṣyeta tad-deśānāṃ viparyayaḥ ||; Bṛhadyātrā in Adbh. 411: sroto-Snyatve parāgamaḥ; unter vikāra und anyatva dieser Stellen ist die materielle Veränderung der Flüsse, also wesentlich die Verwandlung des Wassers in Blut usw. zu verstehen; cf. Agnipur. 263. 21; sie ist für Staat und König ominös, also besonders gewichtig; auch der veränderte Klang des brausenden Wassers kommt in Frage: AP 64. 2. 6.

Das Auftauchen von Wasserkrügen und Bechern im Wasser: Ātreya in Adbh. 414: udgiraty udakam yatra karkarī-kalaśā-"dikam; Atharvamuni in Adbh. 415: kumbhe ca svayam utthite; cf. Gārgīyam in Adbh. 413: utthiṣṭhanti ghaṭāḥ kūpād akasmād yatra kutra cit | tatra pradhānanāśaḥ syād iti vedavido viduḥ ||

Sühnezeremonien bei diesen Wasserwundern gibt Atharvamuni in Adbh. 415 (cf. oben 1. 23):

dadhi-madhv-ājya-sahitā yenā 'carad iti sphutam || udumbarasya samidho juhuyād ghṛtam eva ca | vastram suvarṇadhenum ca dadyād viprāya dakṣiṇām ||

Gottheit der Wasserwunder: Atharvamuni in Adbh. 415: kūpasvo'dgirane Skasmād...śukrā-'dbhutam vijānīyāt.

Über die Zeit des Eintreffens der durch die Omina vorausgesagten Erscheinungen äußert sich bezüglich des Wasserwunders Paräsara in Adbh. 415: mäsät phalati nädeyam.

144 a. svapna-madhye niśā-śeṣe kurute danta-dhāvanam | mleccha-śatros tad-āghātāl lakṣmī-prāptim vinirdiśet |

Nur bei D; nicht hierher gehörig; Śloka-Metrum.

Wer im Traume am Ende der Nacht sich die Zähne spült, erlangt von Seiten feindlicher Barbaren durch deren Tötung Reichtum.

145. vahati srotasi majjanam | apahāro bhavati yasya manujasya ||

dustara-panke majjanam api tasya śarīra-nāśah syāt |

Fehlt bei D. Dadurch wird die Zählung in 1) wieder mit der von B identisch.

Wer in einem reißenden Strome untertaucht oder von ihm fortgerissen wird, oder gar in einem unüberschreitbaren Sumpfe untergeht, verliert das Leben.

Cf. 1. 82; 2. 143; Wasser: 1. 30; Sumpf: 2. 75.

v 6: unmādena (erg.: mrivate) jale majjed vah.

v 12: (ominös ist) majjanam jalapankādau sīghreņa srotasa "hṛtiḥ; nach k 9 erleidet Unglück, wer von einer Strömung fortgerissen wird; cf. AP 68. 2. 50; Varāha in Adbh. 504: srotovahā-'dhogamaḥ... klešā-"mayā-'narthadam.

Ominös ist jedoch auch der Anblick von ausgetrockneten Flüssen, Teichen, Badestellen: Paräsara in Adbh. 503; das Betreten von Sümpfen, Ameisenhaufen, Staub und Sand: ibid.

146. malinānām vanitānam | abhigamanam pamsule mahibhāge ||

yo viracayati svapne | syat tasya vipatti-sampraptih |

Wer im Traume auf staubigem Erdboden mit schmutzigen Frauen den Beischlaf vollzieht, erleidet Unglück.

Ein schmutziger Körper (2. 75), ein unsauberer Erdboden als Schlummerstätte (2. 81), das Schlafen auf bloßer Erde oder Klumpen von Staub resp. Anblick dieser (2. 98, cf. 2. 81); Liegen auf Ameisen-, Kehricht- oder Dornenhaufen (2. 39, cf. 2. 99); auf Haufen von Steinen, Ziegeln, Blättern usw. (2. 100); auf anderen Abfällen und unreinen Dingen (2. 101—2); Salbung mit Unrat (2. 103), roten (2. 104) und anderen (2. 105) Farbstoffen, Fetten usw. (2. 106), und anderen fettigen Substanzen (2. 107) gilt als böses Omen. Verhängnisvoll ist auch der Anblick staubumwirbelter Berggipfel (2. 155), und schmutziges Wasser (2. 75). — Schmutzige Frauen als Inkuben oder Sukkuben (2. 76).

147. mall $\bar{a}^1$ )-'nkakāra-līlāyuddham'') yo vīkṣate naro'') niyatam ||

tasya sthānabhraṃśo | bahuśo vipado Spi jāyante ||

1) C . . . hilā-0

2) C lîlām yuddham

3) C tadā

Wer einen Sportkampf von Athleten und professionellen Kümpfern sieht, erfährt eine Erschütterung seiner Stellung und viel Unglück.

D¹: malla, jeṭhī yāṃcyā paraspara kustyā hotāta... malla Mol.: an athlete or wrestler; also a pugilist or boxer, esp. as professional; jeṭhī: a professional wrestler, a pahlwan.

Streit, Zank und Kampf sind die Folgen des windigen Temperaments: 1. 13; die aktive Beteiligung an einem Streit, allerdings nur insofern, als ihr Ausgang dem Kämpfenden günstig ist (1. 40-42, 52), deshalb auch Fesselung durch Andere (1. 61), Befreiung von der Fesselung oder Gefangenschaft (? 1. 60), nicht minder jedoch auch der Raub von Frauen (1. 42), bringen Glück, Beschimpfungen und Schmähungen aber (2. 149), Tadel durch gewichtige Personen (2. 91), Streitigkeiten unter Schülern (2. 148), sowie der Kampf von großen Säugetieren (2. 16, 18) und ominösen Vögeln (2. 19, 20, 79) mit dem Träumer aber Verderben, desgl. der Angriff durch wilde Tiere: 2. 151.

Kampf im allgem. ist ominös: u 14; desgl. Gefangen-

schaft und Niederlage: ibid., cf. aber 1.42; selbst Sieg ist gefährlich: AP 68.4.2. Wenn ein König von triumphierenden Feinden, welche lachen, umringt wird, so soll er einen Kriegszug unterlassen: AP 68.4.4.

Zank und Zwist bei Spielen und Kämpfen bringt Glück: r nach Matsyapur. Visnupur. Visnudharm. s 25; h 23 in 1.41; die Paralleltexte scheinen mithin über die Bedeutung des Streites unserem Grundtexte gegenüber verschiedener Ansicht zu sein; es herrscht wohl keine Klarheit über diese Frage.

Der indischen Mantik gelten Zank und Streit stets als verhängnisvoll. Ein allerdings sehr spätes Purana weiß von einem paradiesischen Platz zu berichten, in dem Mäuse, Katzen, Schlangen, Hasen, Wölfe, Elefanten, Löwen, Tiger und die verschiedenen Vogelsorten ihre Feindschaft vergaßen und friedlich beisammen lebten (Channabasayapur, Kap. 34 in J. R. As. Soc. Bombay br. 8 Nr. 24, 164). Seitdem aber Feindschaft in die Welt kam, drang sie auch ins Tierreich und machte beispielsweise das Pferd zum natürlichen Gegner der Schlange, den Pfau zum Feinde des Chamaeleons, die Maus zu dem des Skorpions (Ind. Ant. 5. 23). Selbst die Feindschaft zwischen Tieren der gleichen Gruppe gilt als unversöhnlich: die Cobra und die Schlange Bungarus annularis befehden sich für ewig (J. As. Soc. Bengal 18, 791). Bekannt ist der alte, der Tiermythologie entsprossene Haß zwischen dem Garuda und den Nāgas, zwei Gruppen von Halbgöttern. -Verhängnisvoll wird nur der unter normalen Verhältnissen nicht vorhandene Zwist zwischen Freunden (AP 72. 3. 11). sowie jeder Streit im Hause (67, 1, 4), ein dynastischer Streit (ibid.), ein erheblicher Zank auf einem königlichen Dominium, in Stadt und Dorf, mag er ohne erkennbare Ursache oder mit einer solchen, oder durch Brahmanen hervorgerufen sein (Mayūracitra in Adbh. 486):

agrahāre pure grāme kalir yatra mahān bhavet | nirnimittam prakṛtyā vā dvijair vā nṛpater bhayam || Gleichgültig ist es, ob Tiere wie Elefanten oder Pferde, ob Landleute (69. 5. 3), Brahmanen (64. 4. 9) oder Minister (72. 6. 2), oder Menschen im allgemeinen (AP 70 b. 16. 3), ob gar Götter (64. 4. 9) sich gegenseitig befehden, ob man

sich mit dem Minister überwirft oder Cāṇḍālas mit Brahmanen zusammenstoßen (Mayūracitra in Adbh. 488): immer droht nahes Unheil. Sühne ist selbst dann notwendig, wenn unversehens Streit mit Feinden ausbricht (Āgneye in Adbh. 488: akasmāc chatrukalahe āgneyīm śāntim ārabhet), besonders aber — dies scheint eine große Rolle zu spielen — wenn Frauen sich gegenseitig in den Haaren liegen (vgl. oben 2.4), so daß sie etwa beide auf dem Hofe des Hauses niederfallen (Mayūracitra in Adbh. 489):

naryau dve keśasamlagne patato grhacatvare...

oder ein Mann mit einer Frau streitet:

Cf. ibid. in Adbh. 488:

striyāś caiva manuṣyasya keśākeśi bhaved yadā | Kathaśruti in Adbh. 724:

strī striyam hanti . . . kule satatam kalir bhavati. Zwistigkeiten im Lande verheißen Streit im Hause (? Mayūracitra in Adbh. 488, Text sicherlich korrupt):

keśākeśiphalam bhūmau pātayec ca kalim kule | na śubhāyā'tra sā śāntir yā godha-gṛha-veśane |

148. adhyayana-vidhau vādaš | chātrāṇāṃ paraspareṇa no śastaḥ ||

māngalyo-'tsava-darsanam | api māngalya-pradam na syāt ||

Wenn beim Unterricht von Schülern Streit dieser miteinander entsteht, so ist dies nicht günstig. Auch der Anblick von Glück verheißenden Zeremonien dürfte kein Glück bringen.

Veda-Studium: 1. 135; Streit: 2. 147; Anblick von Zeremonien: 2. 47.

Der Unterricht als solcher aber bedeutet (wohl nur, wenn der Träumer ein Brahmane ist) Gutes. Wenn der Schlafende ein Buch auf irgendeine Weise, oder von der Weisheitsgöttin in Gestalt eines achtjährigen Mädchens selbst, erhält oder gar von ihr Unterricht empfängt, wird er zu höchstem Gelehrtenruhm emporsteigen:

b 59 f.: dadāti pustakam svapne yasmai puņyavate ca sā (für ca sā v. l.: dvijaḥ; sā = kumārī aṣṭavarṣīyā)

sa bhaved viśvavikhyātaḥ kavīndraḥ paṇḍiteśvaraḥ ||
yaṃ pāṭhayatî sā svapne māte'va ca sutaṃ yathā |
sarasvatīsutaḥ so Spi tat-paro nā'sti paṇḍitaḥ ||

- 61 brāhmaņah pāthayed yam ca piteva yatna-purvakam | dadāti pustakam prītyā sa ca tat-sadṛśo bhayet ||
- 62 prāpnoti pustakam svapne pathi vā yatra tātra vā | sa paṇḍito yaśasvī ca vikhyātaś ca mahītale ||

149. dūrā-"hvānam kolāhala-sabdā 1)-"karṇanam 2) ca yasya bhavet ||

ākrośo ninda vā | tasya vināśo ³) dhruvam bhavati

1) B śasta-" C śastah 2) C %-karsanam 3) ( nāśo

Wer Anrufe aus der Ferne, den Ton von verworrenem Geschrei hört, (wer) Beschimpfungen und Schmähungen (im Traume wahrnimmt), geht sicherlich zugrunde.

Beschimpfungen und Schmähungen: 2. 147.

**150.** āpīḍa-pattravallī-śravaṇo-'ttaṃsaka-viśeṣakā-''dīnaṃ || yaḥ ¹) saṃpaśyati ¹) bhaṅgaṃ ²) | na śobhanaṃ jāyate taṣya ||

Steht bei C hinter dem folgenden Verse.

1) D svapne pasyati

2) C ongam vā

Wer Kopfkränze, Körperbemalung, Ohr- oder Stirnschmuck usw. zerfallen sieht, erfährt Unheil.

C stellt diesen Vers hinter den folgenden.

D¹: svapnāmta mukuṭa, āmgāvarīla ramgāce alamkara athavā karṇabhūṣaṇādika bhūṣaṇeṃ va tilaka ityādikāmca bhaṃga . . .

Cf. 1. 119; 2. 13.

pattravallī = pattrabhaiga; Apte: drawing lines or figures of painting on the face and person with fragrant and coloured substances, such as musk, saffron, sandal-juice, yellow pigment etc.; as a mark of decoration.

151. yam abhidravati 1) svapne | śṛṅgī daṃṣṭrī plavaṅgamaḥ 2) potrī 8) ||

rājakulād ātankah | prajāyate tasya manujasya ||
Religionsgeschichtliche Versuche u. Vorarbeiten XI, 4.

D stellt diesen Vers hinter den folgenden.

1) C °vanti 2) D °vanga 3) D patri vā

Wenn im Traume ein Tier mit langen Hörnern oder großen Zähnen, ein Affe oder ein wilder Eber jemanden anrennt, so erfährt er Heimsuchung durch das Fürstenhaus.

D1: damstrin: vyaghradi.

Der Angriff eines Affen: 2.82; eines Ebers: 2.41.  $a_{19} = f_{19} = i_{26} = n_{20} = o_{22}$ :

abhidravanti yam svapne śrngino damstrino Spi vā | vānaro vā varāho vā tasya rājakulād bhayam ||

An Stelle von Pāda c liest e 31: bālakā mānavāś caiva; v. l.: vāṇakāmā narāś caiva.

Cf. aber b 30:

śṛṅgibhir daṃṣṭribhiḥ kolair vānaraiḥ pīḍito yadi | niścitaṃ ca bhaved rājā dhanaṃ ca vipulaṃ bhavet ||; hier wird dem von diesen Tieren Heimgesuchten also gar

Reichtum und Königswürde prophezeit.

Nach e 40 ist der Angriff durch Büffel, Bär, Kamel, Schwein und Esel gefährlich; cf. Parāśara in Adbh. 503 (Text unsicher): daṃṣṭri-nakhi-kravyāda-darśanam abhidravaṇaṃ vā(tha) kleśāya | yānaṃ vyādhaye | vadho vadhāya | nipātaḥ parājayāya |. Nach AP 68. 2. 39 bedeutet der Kampf mit fleischfressenden Tieren und solchen mit langen Zähnen Untergang. Wer von wilden Tieren (Hyänen? śvāpadaiḥ) getötet wird, erleidet Krankheit resp. den Tod: p 10; cf. e 39 f. in 2. 16.

152. yo dantānām rāgam | nayanānām añjanam ca viracayati 1) ||

snehena<sup>2</sup>) śiro-9bhyangam | tasyā "sannam sphuṭam<sup>3</sup>) maranam ||

1) C vicarayati

2) C ona ca

3) B bhṛśam

Wer seine Zähne färbt, seine Augen schminkt oder seinen Kopf mit Öl bestreicht, — diesem ist sicherlich der Tod nahe.

D¹: nayanānām añjanam = doļyāmta kajjalādy-amjana. Salbung und Schminke gelten oft als ominös: 2. 103, namentlich das Bestreichen des Körpers mit fettigen Dingen (2. 31), und mit schwarzen Substanzen wie Lampenruß (so D¹): 2. 67, oder mit roten wie Safran: 2. 69; vgl. auch die Quellen in 1. 30.

153. svapne yasya riramsā | tṛṣā¹) bubhukṣā ca jāyate bahuśaḥ ||
drammāṇāṃ²) labdhir vā | na śobhanaṃ syād dhruvaṃ
tasya ||

1) D tṛṣṇā 2) A dravyāṇāṃ; Conj. nach 1. 147°

Wem im Traume häufig Geschlechtslust, Durst oder Hunger erwacht oder Empfang von kleinen Münzen zuteil wird, dem dürfte sicherlich Unheil widerfahren.

D¹: . . . athavā bājārāmta vyavahāra cālato tyā khurdyācā, also nach D¹: oder wenn auf einem Bazar Streit um einer kleinen Münze willen entsteht (khurdā Mol.: money in copper or cowries). Cf. 2. 141; 1. 8.

i 72: kṣudhā-pipāsā-nidrā(ṃ) ca ālasyaṃ papaviṣṭaraṃ |
yadi paśyati svapnāṃte durbhikṣaṃ dāruṇaṃ bhavet ∥
Geschlechtslust macht einen Traum unwirksam: i 79 in 1.6.
Wenn ein Kranker träumt, daß er verwirrt ist (muhyati;
svapne mauḍhyam iyāc ca yaḥ), so ist er bedroht: Caraka in Adbh. 509.

Nach v 17 entsteht Unheil: cintandhakāra-sambādhe = "bei dem Bedrängtsein durch Finsternis der Sorge"; oder: "bei d. B. d. Sorge, welche metaphorisch als Finsternis gedacht ist", vielleicht = "geistige Umnachtung".

Nach Weber, Omina und Portenta § 3 bedeutet āyasa (Komm. = cittapīdā) Unglück; ibid. § 4: atisvapnam asvapnam atibhojanam abhojanam ālasya-vraņam ajīrņa-nidraņy evamādīni . . . yamadevatāni . . . cf. AP 67. 3. 3 f.: unnidrako Stinidro vā atyalpam atibhojanam || alasyaņ cai "vam eteṣāṃ devatā yama ucyate | vgl. oben 1. 6.

Cf. Adbh. 730: atha yada'sya prajayam pasusu sarıreşv ariştāni prādurbhavanti vyadhayo (va) anekavidhayah | atisvapnā-'tibhojanā-'bhojana-'lasya-vraṇa-'jırṇa-pramukhany evam ādīni tāny etāni sarvaṇi yamadaivatany adbhutani tatra prāyascittāni bhavanti.

Dagegen bedeuten erfreute Menschen Sieg (Agnipur. 232. 37): hrstā narāh . . . jayalakṣaṇaṃ.

154. nidhanam jīvadhanānām | apaharaṇam śobhanam nṛṇām naiva ||
antarvatnyāḥ svapne | śubho 1 na 1 garbhā - 'pahāro Spi ||

Steht bei C hinter dem folgenden Verse. 1) C  $^{\rm o}$ bho pi

Der Tod und die Beraubung an Vieh bringen den Menschen Unglück; besonders ist die Abtreibung der Leibesfrucht bei einer Schwangeren im Traume ominös.

D¹: manuṣya, paśvādika kiṃvā soneṃ rūpeṃ ityādika yāṃcā nāśa, kiṃvā koṇī apahāra kelā.

Bedeutung von Empfang und Verlust im allgem .: 2. 2. - Dieser Vers ist inhaltlich sicherlich falsch, da z. B. der Tod von Freunden Glück bedeutet: 1. 131, und auch Leichen, (desgl. der Verlust von Blei usw.; s. 1. 147) Glück bringen: 1.116. — Der "Embryonenmörder" (bhrūnahan) gilt allerdings in Indien durchaus als Verbrecher (cf. Petersb. Wb. unter bhrunahan). Im Veda heißt es: man pflegt es zu verdammen, wenn jemand einen menschlichen Embryo tötet (Sat. Brāhm. 9. 5. 1. 62). — Śat. Brāhm. 3. 1. 2. 21 wird die Abtreibung der Leibesfrucht beim Menschen neben dem Genuß von Kuh- oder Stierfleisch als Sünde aufgeführt. Ein Embryonenmörder als Bild der Verächtlichkeit neben dem Verzehrer von Śūdraspeise genannt: AP 2. 6. 2 ff. Śriśūlapāņi's Prāvaścittaviveka (Chambers 328) zählt jedoch die Tötung eines Kindes im Mutterleib zu den kleineren Sünden (anupātaka).

155. yo dhūlī-dhūsaritā 1) | vātyā-cakreņa cumbitāḥ kakubhaḥ ||
avalokate 2) manuṣyas | tasya bhaved antikaṃ 3) maranam ||

1) CD orito

2) D okayen

3) D oke

Wenn jemand durch Staub grau gemachte und von einem Wirbelwinde geküßte Bergesgipfel sieht, so ist ihm der Tod nahe.

Ein vātyācakra ist (auch nach D¹) ein längs allen Himmelsrichtungen laufender Wind (Kreiswind, Zyklon, Orkan).

Bedeutang des Staubes: 2.81, 146; des Windes: 2.95.

Kamsa nimmt vor seinem Ende einen brausenden Windstoß (jhañjhāvāta) wahr, und sieht windgeschüttelte, gespaltene Bäume: d 24.

In der Mantik gilt es als verhängnisvoll, wenn man die Berggipfel schwanken und dort Rauch hervorquellen sieht (Saun. Kar. Bl. 70a):

calanti parvata-śikhās tatra dhūmah prajayate . . .

156. tad 1) vidyate 2) na kimcic | carācaram vastu pancabhūtesu ||

na svapne yad avaśyam | pradrśyate hanta kim bahunā |

1) C yad 1)2) D tad dhi prāyo

Kein unbelebtes oder belebtes Wesen gibt es in der Welt, das im Traume durchaus nicht erblickt werden könnte; nun also! warum noch weitere Worte?

Daß deshalb die Traumkunde universelles Wissen von bevorstehendem Glück oder Unglück vermittelt und darum im höchsten Maße wichtig ist, diese Tatsache wird als einleitender Satz gelehrt: a 1.

157. dṛṣṭāḥ svapnā¹) ye svaṃ prati²) te Stra śubha³)'śubhāvahāḥ⁴) svasya⁴) ||
ye praty-aparaṃ tasya | jñeyas te svasya⁵) kiṇicid
api ⁶) ||

1) BC opne 2) CD samprati 3) fehlt bei ('4) CD ohas tasyu
5) C osya no; dem Sinn nach richtig, aber metrisch unmöglich. 6) fehlt bei ('

Diejenigen Träume, die sich auf die eigne Person beziehen, bringen eben dieser Glück oder Unglück; diejenigen, die sich auf einen anderen beziehen, diesem, so soll man wissen, aber nicht etwa der eignen Person.

D' übersetzt: svasya kimcid api mit: tathapi tyam paikim yat kimcit āpalyāsa bhogāvem lagela. 158. kim bahunā śubham aśubham | nimittam uktam purā 'pi yan nigame || tasyā'pi tathā svapne | darśanam iṣṭam hy aniṣṭam vā') ||

1) C ca

Kurz, jedes in den heiligen Schriften in grauer Vorzeit genannte Omen, mag es (im gewöhnlichen Leben) Glück oder Unglück verkünden, ist auch im Traume gesehen, erfreulich oder unerfreulich.

Damit ist das ganze Gebiet der Omina und Portenta, von denen 2. 94 ff. eine Probe geben, in die Traumdeutekunst mit hineinbezogen.

Nach h 7 ist der Anblick aller dem Himmel, Luftraum und der Erde entnommenen Omina auch im Traume verderblich. Es ist dabei natürlich nur an die Böses verkündenden Orakel gedacht. Die gegebene Dreiteilung derselben ist die gewöhnliche; cf. AP 51. 5. 3; 72. 5. 5; Matsy. Pur. 228. 1; Agnipur. 263. 11; Brh. 21. 26; Saun. Kār. Bl. 69a; cf. oben 1. 23. — Nach dem interessanten Śloka AP 64. 10. 2 kommt man bei der Interpretation der Wahrzeichen über das, was Berauschte singen, über die Gebärden der Kinder und die Rede der Frauen "nicht hinweg", d. h. solche Omina sind besonders wichtig; AP 72. 3. 8 werden die Reden von Frauen, Kindern und Greisen hervorgehoben 1.

Ominakunde (nimittalakṣaṇajñāna) und Traumkunde (svapnadarśana) werden noch im Rāmāyaṇa 3. 58. 5 nebeneinander genannt.

159. antyastrī ¹)-ṛtumatī ²)-sparśe ³) sadbhis ³) tasyāṃ ³) ca ³)

maithune vapane ⁴) ||

svapne dine Spi jāte ⁵) | syāt puṇyataro ⁶) naraḥ

snānāt ˀ) ||

1) D antabstrī 2) Nach D¹ in den Text gesetzt, obwohl das Metrum darunter leidet. 3) B sparśoddātesu C sparśe tad-dyūtesu 4) C pacane 5) B jāta D cet 6) C punyetaro D punyajano 7) D snāyāt — Strophe interpoliert. Text ganz korrupt. Übers. völlig zweifelhaft.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> AP 71. 18. 1 dürfte sich auf die Glieder von Götterfrauen, nicht irdischen Frauen beziehen.

D¹: svapnāmta strī rtumatī asem samajūna bhalyā manuṣyānem tiśīm maithunaprasamga kelā kimvā svapnāmta vapana kelem athavā divā svapnāmtahī tādṛśa maithuna ghaḍalyāsa rākṣasatā prāpta hotye yāstava snāna karāvem ||

Ein Mann dürfte reiner sein infolge eines Bades, wenn die Berührung mit einer Frau aus niederer Kaste oder einem mit der Menstruation behafteten Weibe, (ferner) wenn durch fromme Männer der Beischlaf bei einer solchen Frau stattgefunden hat, desgleichen nach dem Rasieren und endlich wenn jemand am Tage sich dem Schlafe hingegeben hat. Cf. oben 1.113; Schlafen am Tage: 1.6.

Die in den Menses befindliche Frau gilt nach allgemeinem Glauben (s. oben 2. 4) als verfemt. Nach den indischen Ritualvorschriften ist es verboten, sie zu berühren, von ihren Speisen zu genießen, mit ihr den Beischlaf zu vollziehen usw.: 1. 113. Wie alt derartige Auffassungen auf indischem Boden sind, lehrt z. B. Taitt, Brāhm. 2. 5. 1. 5 ff.: Mit einer Menstruierenden soll man nicht sich unterhalten, nicht zusammensitzen, nicht ihr Essen genießen, denn sie hat ia die Farbe des Brahmanenmordes (das ominöse Rot) angelegt. Wenn jemand mit ihr den Beischlaf vollzieht, so wird, wer daraus entspringt, verflucht: wenn sie badet, so muß ihr zukünftiger Sohn im Wasser sterben; salbt sie sich, wird er aussätzig: kämmt sie sich, wird er kahlköpfig und siecht dahin; salbt sie (ihre Augen), wird er einäugig; putzt sie ihre Zähne, so werden die Seinigen dunkel (kariös); beschneidet sie ihre Nägel, so werden die Seinigen schlecht; schneidet sie (etwas), so wird ihr ein Kastrat geboren; spinnt sie einen Faden, so muß er sich erhängen; trinkt sie aus einem Blatte, so wird er ein Säufer: aus einem schadhaften Gefäß, ein Krüppel. Drei Nächte lang soll sie sich des Beischlafs enthalten und entweder mit der hohlen Hand oder aus einem unverletzten Gefäße trinken. (Nach Komm, ist kharvena aber = vahnipakvena, also: mit einem gebrannten Gefäß.)

159a. cāṇḍāla-sparśo Spi | svapne śīghraṃ bhayaprado rajñaḥ || gaditā ne'ṣṭāḥ svapnāḥ|prācāṃ graṃthan vilokya yatnena||

Eingeschoben; grammatisch unzulänglich; fehlt bei BC.

Die Berührung mit einem Candala im Traume gar bringt dem Könige große Gefahr. — Jetzt sind unter Berücksichtigung älterer Werke die ominösen Träume sorgfältig mitgeteilt worden.

160. ye bhadrabāhu ¹)-suśruta ¹)-vācaspati-caraka ²)-ratnakośeṣu || uktāḥ svapna ³)-viśeṣāḥ | śubhāśubhās te mayā'py uditāḥ ||

1) C bhatta-vāgbhatta-° 2) C oka-suśruta-° 3) B svapne

Die in den Thesauren von Bhadrabāhu, Suśruta, Vācaspatī und Caraka aufgeführten Träume, mögen sie Glück oder Unglück bedeuten, sind [jetzt] auch durch mich verkündet worden.

Der Autor erklärt also, durchaus von Medizinern gelernt zu haben. Es käme danach für die Erklärung des Textes abgesehen von den bekannten Werken des Caraka und Suśruta die von Aufrecht, Cat. Cat. als Jyotiṣam bezeichnete Bhadrabāhusaṃhitā und das Werk eines Mediziners Vāgbhaṭa (Aufrecht, Vāgbhaṭa-Nighaṇṭu Oppert 5103, cf. Berl. Bibl. ZW 2419 8°) in Frage. Die Untersuchung erwies aber, daß der Kompilator aus einer Reihe anderer, dem Sachgehalt viel mehr gerecht werdender Quellen geschöpft hat. — Als Autoritäten dieses Gebietes nennt AP 68. 1. 1, 2 Brahman, Kroṣṭuki, Śaunaka.

# Cf. f 63ff. (korrupt):

kasyapādir vašiṣṭasya(!) śāṇḍilyo śṛṅgi(!) gautamaḥ | devalaś ca bharadvājo māṇḍavyaś ca sanātanaḥ || 63 || pārāsura (l.: parāśara?)-muṇiś caiva viśvāmitraś ca bhārgavaḥ | ṛṣir bhaṇita-śāstrāṇi bṛhaspatir nigadyate || 64 || bṛhaspatim atipuṇya-pavitraṃ pāpa-nāśanaṃ | yaḥ paṭhet prātar utthāya duḥsvapnaṃ naśyati dhruvam || 65 || gurūktaṃ caiva saṃdhyāyāṃ ekacitto paṭhe(n) naraḥ | ṛṇahatyā-''dikaṃ pāpaṃ praṇaśyati na saṃśayaḥ || 66 ||

i 82 f.: kāśyapā-'tri-vasiṣṭhena śāṇḍilya-bhṛgu-gautamaḥ | devatvena bharadvāja-māṇḍavya-cavibhis(!) tathā || parāśare munīnāṃ ca viśvāmitreṇa bhārgavaḥ | dṛṣṭvā maṇĭttaśāṣṭrāṇi(!) bṛhaspati tathā kṛtam ||

Mithin eine korrupte Wiedergabe von f 63 ff.; beide Texte nennen als Quellen: Kaśyapa, Atri, Vasistha, Śāṇḍilya, Bhṛgu, Gautama, Devala, Bharadvāja, Māṇḍavya, Parāśara, Viśvāmitra, Bhārgava.

161. parahṛdayā ¹)-'bhiprāyam | para-gadita-'rthasya vetti yas tattvam | satyam bhuvane durlabha-sambhūtih sa kavir evai-'kaḥ ||

1) C karao

Der den Wunsch eines fremden Herzens, das wahre Wesen eines von einem fremden Menschen ausgesprochenen Sachverhaltes kennt, ist fürwahr allein ein großer Weiser auf dieser Welt, er, der Sproß des Durlabha.

### Kolophon

iti śrī¹)-mahattama²)-durlabharājā-''tmaja-jagaddeva³)viracite svapnacintāmaṇau duḥsvapnā⁴)-'dhikāro dvitīyaḥ ∦

Fehlt bei D 1) Fehlt bei C 2) C °ma-śrīmad 3) C śrīja"
4) B śubhasvapnā'o

Damit ist das zweite Kapitel des Svapnacintāmani, behandelnd die Unheil bedeutenden Träume und verfaßt von dem erlauchten Jagaddeva, dem Sohne des Durlabharāja, beendigt.

# Zur Literatur über den Traumaberglauben

(Nach einem Notizzettel, gefunden in Pischels Nachlaß)

Sprüche gegen böse Träume:

Av. VI 46 [cf. VII 23] [VII 83, 4] VII 100. 101; IX 2, 2.3 [X 5, 24]; cf. Av. XIII 1, 58; XVI 1, 11; XVI 5. 6; XVI 7, 8 fg.; XIX 56. 57.

MP 8, 210. Jaimini Bhārata 57, 18 fg. (Weber, Monatsberichte 1869, 22 Anm. 2).

Brhaddevatā 3, 139.

Träume und Traumdeuter: Kalpasūtra p. 34 fg. p. 51 se bāle aviyāramaņavayaṇakāyavakke (= °vākya) suviņam avi na passaï Sūtrakṛtāṅga p. 838 (= 2, 4, 1; cf. 2).

Venīs. 19, 3 fg.

Hardy, Der Buddhismus p. 16 mit Anm. 43. 44.

Mārk. Pur. 31, 22; 43, 1 fg.; 92, 15. 16.

Suttanipāta 927; Samyuttan. IV 117.

Sāmkhyasūtra 3, 26 fg.

Kīrtikaumudī 2, 83 fg. vgl. Notes p. 8.

Divyāvadāna p. 410 fg.

Palast besteigen, schlechter Traum MBh. 5, 143, 30; dhanam svapna iva MBh. 7, 78, 17; svapnalabdham yathā dhanam MBh. 14, 1, 10 — MBh. 8, 87, 111; 12, 29, 9.

svapnānte MBh. 12, 6, 6.

duhsvapna MBh. 13, 69, 13; 85, 154.

Milindapañha p. 297 fg.: Jātaka Nr. 77; Dīghan. II 20; Jaim. A. 39, 83 fg. Ang. Nik. V 196. 210.

Essen im Tr.: Svapnac. 96 (p. 35); Uttarakāmikat. 16. 43. 58. 74: Chambers 326 Abschrift p. 7. 8; Matsyapur. Kap. 229. 2. Brahmavaivarttap. Adhy. 76.

### Nachträge

- 1. 3ª l.: prārthitam artham prasādhayati.
- 1. 4 bl.: entweder: pradṛṣṭam anurūpaṃ oder pradarśitam anūkaṃ (so auch z. B. Caraka). Ich würde den schwierigen Vers jetzt wie folgt übersetzen: Neun Grundursachen der Träume gibt es: Gehör, Gefühl, Gesicht; Normalzustand ¹, krankhafte Gemütsstimmung, krankhafte Körperverfassung ²; die Gottheit, Glück und Unglück (d. h.: die Gottheit, welche Glück und Unglück erschaft und durch den Traum dem Menschen zu teil werden läßt, weshalb die kardinale Einteilung zwischen guten und bösen Träumen überall festgehalten wird; daher daivāt statt devāḥ bei C).
  - 1. 6 S. 8 Z. 9 v. u. l.: bei A. Weber.
  - 1. 6ª l.: mit B: mālāsvapnah phalavihīnah.
  - 1. 8 a l.: rati 1)-hāsa 1)-
- 1. 9 cd in der gegebenen Fassung sicherlich korrupt. Statt satatam haben wir sitän zu lesen (dem Phlegmatiker gehört die weiße Farbe; s. S. 11); statt anyän wahrscheinlich mänyän; statt sajalän: cāpi (s. C); gähate von C ist fast unentbehrlich, jedoch auch vīkṣate notwendig.

¹ anurūpa (= anūka und prakṛti) ist das dem Menschen als geistigem oder körperlichem Wesen Angemessene; cintā bezeichnet die psychische, prakṛtivikāraḥ die körperliche Abweichung davon. S. 5 Z. 2 1: svabha-yajah = anurūpa (= anūka statt anūpa).

² cintā prakṛtivikārah sind mit ädhi-vyādhih 1.6° identisch; cinta == ādhi s. b 7° in 1.6.

- 1. 13 d l. mit BC: āyāsa-vivāda-kalahā-"dīn.
- 1. 15 S. 15 Z. 9 l.: caturthe.
- 1. 17 S. 16 Anm. 1 (u. ö.) l.: Vāsantarāja.
- 1. 17 S. 17 Anm. letzte Z. l.: tu.
- 1. 18 d liest B jinarāja-0, was wir angesichts des jinapation in 1. 130 und des sarvajña in 1. 129 mit Śiva übersetzen müssen; vgl. 22 b: janamitra. Danach ist es unzweifelhaft, daß der Verfasser ein Śivaït, die Quelle C aber viṣṇuitisch (cf. 1. 129) ist, weshalb sie abgesehen von der plumpen, l. c. angegebenen Textfälschung einzelne Verse voller kultischer Vorschriften wegläßt (1. 23), andere (1. 18 a, 19 a) hinzusetzt, noch andere (1. 22, 23) zusammenzieht. Zum Beweise dafür, daß die Handschriftengruppe BC mit ihrer Betonung des sivaïtischen Standpunktes die Texttradition getreuer als AD gewahrt hat, führe ich folgendes an:

In 1. 147 haben BC die richtige Lesart erhalten (die Sichel bedeutet wirklich Unglück: s. 2. 132), AD haben sie gänzlich entstellt und damit einen Vers von entscheidender Wichtigkeit bis zur Unverständlichkeit verdunkelt.

In 1. 139 d haben BC, indem sie: tad-viṭapāḥ kusumitā na śubhāḥ (sic!) lesen, unzweifelhaft das Richtige getroffen: Banane, Zitrone (und Orange) bedeuten Unglück: 2. 114 resp. 2. 122. Der Archetypus hatte diesen Vers vielleicht als Randglosse eines Schreibers (Zitat aus irgendeinem anderen Text) aufbewahrt und BC übermittelt, die ihn getreu überliefern, während AD ihn umgestalten. In Pāda c wäre dann statt ca: na zu lesen.

- 1. 19 a: streiche: "Text falsch".
- 1. 19 S. 23 Anm. l.: aus einem Atharvan-Geschlecht.
- 1. 20 d Wir müssen metri causa mit B lesen: drastavyam tadvad iste 5pi || und übersetzen: das Analoge gilt von dem guten Traum (nämlich: daß wenn er zuerst gesehen ist, dann aber ein ominöser erfolgt, das Resultat verhängnisvoll ist).
- 1. 23 S. 30 Z. 13 v. u. l.: durch entgegengesetzt (d. h.: von rechts nach links) rezitierte Worte . . .
  - 1. 24 b l. mit C: nāmagrahaņam tathā sutīrthānām.
  - 1. 25 (u. ö.) Übers. l.: im Traume; statt: im Schlafe.

- 1. 25 S. 43 Mitte l.: go-vāji-ratha-nāgānām.
- 1. 30 S. 46 bringe die Anm. auf S. 47.
- 1. 33 S. 48 l.: 0-tunga-0.
- 1. 39<sup>b</sup> l. mit C: phala-kusumāny avacinoty avāpnoti. - Übers.: wer Blumen ißt, sieht, aufsammelt . . .
  - 1. 40 bl. mit B: racita-śarā-"varita-sakala-digvalayam.
  - 1. 40° l. mit BC: śatrusainyam.
- 1. 41 ab l. etwa: bandhana-nirbhartsanāni | mathanam vida-dhāti yo vipakṣāṇām.
- 1. 42 l. mit BC: jayo: übers.: wer im Streite oder Wortgefechte siegt und seinen Feinden eine Niederlage beibringt, wer (einen Bezirk oder Frauen raubt resp.) die Frauen eines Bezirkes nimmt, erlangt Geld und Gut.
- 1. 43 ab l. nach BC: bhakṣayati kṣīraṃ ca | prāsada-kṣīravṛkṣa-śaila-sthaḥ | und übersetze: wer auf Palästen, Bäumen mit Milchsaft oder Felsen befindlich, aus silbener oder goldener Schale Milch trinkt . . .
- 1. 45 möchte ich in dem unklaren Verse g 15 "parivarttayet" mit "er wendet ab", d. h.: er verhindert ihn (den Lichtstrahl), zur Erde zu kommen, übersetzen. Die Inhaltsangabe von AP 68. 3. 10—13 ist ganz unsicher und anfechtbar.
  - 1. 47 d l. mit B: nṛpa-lakṣmīs tam upalakṣayati.
- 1. 50 l. nach BC: yasmin vā 'nyasmin vā | yo jihvāgreņa likhati yat kim api ||; übers.: wenn jemand an seinem eigenen oder fremden (Körper? Gegenstande?) mit seiner Zungenspitze irgendwie leckt (schreibt?) . . .
- 1. 51. Der Sinn ist dieser: Wenn sich ein Mädchen im Traume wie ihr Jüngling und der Geliebte wie sein Mädchen gebärdet, so werden sie zusammen ein glückliches Paar. Ein recht interessanter Vers, der allerdings bei den Träumern ein stark entwickeltes geschlechtliches Raffinement voraussetzt.
- 56 b übersetze: Wer auf einem von weißlichen Rindern
   (das indische Rind, der Zebu, ist grauweiß).
- 1.59 b muß etwa lauten: jāgartti yas tu chattram sušitam asim dhanur upanahau labdhvā. Aus šitam asim, das als sitam asim mißverstanden wurde, ist satamasi entwickert worden, aus dhanur, das freilich daneben bestehen blieb dhenum.

Auf die Reise gehört ein Schwert (cf. die Parallele f 16), nicht aber eine Kuh.

Entschieden ungezwungener noch ist folgende Fassung: jägartti yas tu satatam | chattram asim dhanur upānahau labdhvā ||. Für die Korruption des Archetypus ist die Tatsache bezeichnend, daß die drei Akṣara cha ttra ma in demselben zerstört oder versehentlich ausgelassen sind, was die ungeschickten Deutungs- und Rekonstruktionsversuche der Abschreiber veranlaßt hat; — ebenfalls möglich, aber unserem Texte ferner stehend wäre: jāgartti yaḥ sitam asim | chattram vā dhanur upānahau labdhvā ||.

- 1.60 ab ist verderbt und kann nicht davon reden, daß Befreiung von einer Fesselung Glück bringt. Dem widerspricht die Lesart von C; es widerspricht ihm aber auch 1.61 insofern, als es mit seiner Lehre, nach der Fesselung Glück bringt, die Befreiung von derselben gemäß dem 1.148 ausgesprochenen Grundsatz vielmehr als Unglück voraussetzen läßt. Möglich, aber schwer verständlich ist die Lesung von C: wer, obwohl nicht gebunden, doch frei kommt . . .
- 1. 62 a: wir müssen metri causa und der Antithese zu 2. 10 wegen (zumal da ja die zweisilbige Lesung von nagaram nichts fruchten würde) nun doch: yo naram . . lesen. Wer sich selbst mit Zauberbanden fesselt, stirbt; wer einen anderen, wird glücklich.
- 1. 63° ist diṣṭyā vielleicht adv.; wir hätten dann statt: "durch weise Schicksalsfügung" zu übers.: wer Gott Lob! durch verständige Überlegung . . ., oder mit BC: wer durch Schicksalsfügung oder eigenen Verstand . . Pāda d l.: sa samedhati . . .?
  - 1. 64 cd l.: prāpnoti yoşitām api | sa yoşito vittam acireņa.
  - 1. 64 Übers. statt "umzingeln": "heimsuchen".
- 1. 65 S. 73 letzte Z. streiche: Schluß falsch. (Ominös werden jene ohnehin schon mythisch aufgefaßten Berge durch ihren Schneereichtum. Sie sind danach Sitze der Dämonen und Ahnen).
- 1. 65. Vielleicht ist bei padmaloha in h 4 an "Blei und Eisen", die ja beide sehr ominös sind, gedacht.

- 1. 66 ab l. mit B: pītam phalam prasūnam | raktam vā dīyate dhruvam yasya ||. Die gelbe Frucht bringt Gold, die rote Rubinen.
- 1. 67° l.: lakṣmīḥ; in dieser Āryā ist der völlig variantenlose und unverdächtige Pāda b analog Pāda d gebaut — eine Upagīti.
  - 1. 68<sup>d</sup> l.: śrīs tasmai sarvato-Shimukhī.
- 1. 73 Gesträubte Härchen sind ein Zeichen der Liebe. Der Vers ist interessant, weil er von einem Ständchen spricht, das der Jüngling seiner Geliebten darbringt.
  - 1. 74 S. 83 Z. 14 l.: dūrvā.
  - 1. 79 S. 86 Z. 8 v. u. l.: a 7 (= i 5, . . .
  - 1. 80 d l. mit BD: manujah sāmrājyam apnoti.
- 1. 106 d haben wir statt des metrisch unmöglichen sarşapāṇāṃ vielmehr siddhārthānām zu lesen, wie die Parallelen und die korrupte Variante in AD zweifellos dartun, obwohl die erste Silbe dieses Wortes auf die metrische Kürze fallen muß.
  - 1. 113 S. 118 Z. 12 l.: 15. 18 ed.
  - 1. 113 S. 120 letzte Z. l.: Sūtra.
  - 1. 114 d: kalyāņa-0.
- 1. 116 S. 124 Z. 2—3 streiche: oder auf einem schmutzigen Lager ohne Bett schläft (2. 102), . . .
  - 1. 117 l.: ... Perlmuscheln, Perlen oder Otterköpfchen ...
- 1. 121° l. mit BC: lābhaḥ svapne śastaḥ, oder mit D: darśana-°.
- 1. 121 S. 128 Z. 10 von unten bringe zu S. 127 Z. 6 ff.; desgl. S. 127 Z. 8 von unten ff. zu S. 128 Z. 7 v. u. ff.
- 1. 129 b lehren die verzweifelten Umstellungen der Quellen ihr Bemühen, sich des ihnen störend erscheinenden i am Schlusse des Pāda b zu entledigen. Es ist dies aber gar nicht nötig, denn jenes i wird, wie ein einmaliges lautes Lesen dieser Āryā von selbst ergibt, durch das folgende yo völlig resorbiert resp. in y verwandelt; ādi ist ebenfalls möglich.
  - 1. 131 reicht Pāda c bis Ssāv.
  - 1. 133° l.: 0-kantha-0 statt 0-kantha-0
  - 1. 134 b l. mit B: yaśas tasya.
  - 1. 136° l.: śādvala-° statt śadvala-°

- 1. 137<sup>a</sup> l. vielleicht: tasya bhṛśaṃ bhū-yaśo-lābhaḥ = der gewinnt Weltberühmtheit oder: Land und Ruhm.
  - 1. 138 S. 146 Z. 10 l.: Tafel 29.
  - 1. 140 d l.: labhe-0 statt labhe-0.
- 1. 141 ist sicherlich falsch. Sämtliche Pflanzen mit Ausnahme des weißen Sandels (vorausgesetzt, daß śrīcandana wirklich, analog śrītaru usw. so übersetzt werden muß, und es sich nicht vielmehr um den nur euphemistisch durch die Verbindung mit śrī° angedeuteten ominösen roten Sandel handelt) sind bedrohlich: sowohl die rot blühende (s. 2. 25) Barleria, wie auch der Stechapfel (2. 113), Aśokabaum (2. 38) und die Pfefferstaude (2. 124). Wir müssen deshalb Pāda c: neṣṭāḥ statt iṣṭāḥ lesen.
  - 1. 142° l.: jātīphalām statt jātīphalam.
  - 1. 144 ° l.: 0-puspam
  - 1. 145 b l. etwa: suphala-prāsūna-gucchakaiś channah.
- 1. 147 a l. mit B: drammāṇām; darunter ist eine kleine Münze (etymologisch verwandt mit griechisch  $\delta\varrho\alpha\chi\mu\eta'$ ) zu verstehen, die deshalb, weil sie damals wohl aus unedlem Metalle (1. 147) bestand, als ominös galt: 2. 153. Das Umgekehrte ist bei Gold- und Silbermünzen der Fall: ihr Empfang gilt als gutes, ihr Verlust als schlechtes Wahrzeichen (1. 124; 2. 2).
  - 1. 150 d l.: tyaktvā kārpāsa-bhasmāni.
- 2. 4 Übers. l.: . . . Frauen der Familie . . . (die ersten Verse des zweiten Teils sprechen von dem, was der Familie bedrohlich werden kann, s. besonders 2. 5).
- 2. 4 S. 171 Z. 16-18 l.: Unheildämonen weiblicher Art sind, selbst wenn sie nach dem Träumer Verlangen haben, verderblich.
  - 2. 7 b l.: nāsā-śruti-karttanam bhavati yasya ||
  - 2. 8<sup>d</sup> l. mit B: kṛchram atucham sadā "pnoti.
  - 2. 92 liest BC entschieden besser: vapanam paritah.
  - 2. 12 S. 182 Z. 5 v. u. l.: . . . Fällen mag es sich um . . .
- 2. 13 S. 191 Anm. 1 ist es möglich, mit AP 58 b. 1. 4 d zu lesen: yasmād asukaram nabhaḥ "denn die Wolke spendet

Leben". Die Ahnen steigen zum Himmelsgewölbe empor und strahlen dort, von der lebenspendenden Kraft der Wolke von neuem beseelt, Licht aus; — valayanti wohl etymologisch zu ulkā gesetzt.

- 2. 14 S. 198 Z. 9 v. u. l.: strī-maraņa.
- 2. 14 S. 199 Z. 2 v. u. l.: Text.
- 2. 15 d l.: 0-rāvā.
- 2. 15 S. 206 ist auf die Volkstümlichkeit des Glaubens, daß das Maul der Kuh unrein sei, aufmerksam zu machen. Die Öffnungen des Oberkörpers waren zugleich Eingangspforten für die Dämonen (vgl. K. Th. Preuß, Globus 86, 1904, 321 ff.), zumal das Rind "im Luftraum umherschnuppert".
  - 2. 16b l.: rksānām statt rkṣāº.
  - 2.17 S. 208 Mitte l.: enthalten einen valmīkaśanti-vidhi, ...
  - 2. 19b l.: thinkāh.
- 2. 19° l. mit C: svara-; cf. 2. 18°, 20°. Neben dem Anblick und Schrei dieser Vögel gilt immer ihr Kampf, jedoch mit dem Träumer, nicht mit einander, als ominös. Uns führte die Lesart von AD in 2.19° in die Irre; vgl. S. 207, ferner m 32 auf S. 215 und öfter. Die Verse 2. 15 ff. wollen nichts anderes sagen, als daß alle Tiere, die einen Menschen im Traume heimsuchen, seien es nun Insekten (2. 23), Vögel (2. 19—21), oder Säugetiere (2. 15—18), namentlich, wenn sie den Träumer besteigen (d. h.: bedrücken; adhyārohaṇa in 2. 15 wohl so zu fassen), angreifen, belästigen, oder gar entführen (2. 89), Unglück bringen. Diese, wie die Epik lehrt, sehr volkstümlichen Vorstellungen nehmen in dem Traumschlüssel einen breiten Raum ein, sind allerdings über viele in verschiedenen Zusammenhängen gegebene Verse desselben zerstreut.
  - 2. 24 b 1.: atha vadavāyām ca yo naro visati.
  - 2. 26 d l. wohl: samasta-vipad-āspadam sa hi syat.
- 2. 26 S. 226 Z. 5 übersetze anūpanām sevanam mit "Baden in".
- 2. 28 ab wäre ein metrischer Ausgleich möglich, wenn wir wie folgt lesen: śaṣkulika-'pupa-polika-śrana-''dın abhyavaharati tu yaḥ ||; an den Genuß des semen virile ist sicherlich nicht zu denken; besser ist mit B: rato zu lesen: gierig.

- 2. 29 gehört zu den offenbar pathologischen Träumen. Es ist auf die Gruppe 2. 34 f. zu verweisen.
  - 2. 31 b l.: saha cāndālaih pramehato mriyate.
- 2. 32 b ziehe ich die Lesart von D vor und übersetze: Wer heißes Wasser mit Kuhmist, Zucker oder Kräuteressenzen genießt, stirbt sicherlich an Durchfall. Es ist dabei einerseits zu erwägen, daß allzuheiße, würzige und süße Getränke verboten waren, daß andererseits entkräftende Durchfälle (bei Cholera usw.) beständigen Durst und dadurch den Traum von Wassergenuß (bei Kranken den Tr. v. dem Genuß schlechten W.'s) erzeugen.
- 2. 38 S. 233 übersetze: den Seidenwollbaum oder Nyctanthes arbor tristis . . .
- 2. 48 a l. mit B: vasati śilāśālāyām und übers.: Wer in einer steinernen Hütte (als Anachoret?) sich niederläßt...
- 2. 52. Über den Baumkultus geben die Jātaka ein reiches Material. Wie volkstümlich der Glaube an Baumgottheiten war, lehrt Jāt. 98 (Übers. von Cowell). Der Bodhisattva wird im Himālaya als Baumgottheit geboren (105). Man bringt ihr blutige (19), jedoch auch unblutige (109) Opfer dar. Einem Baume wird seine Fällung am Tage zuvor angesagt. Da weint seine Gottheit. Die Zimmerleute bringen ihr eine Spende dar (121). Interessante Züge finden sich auch in den Jātaka 139; 187; 205; 209; 217; 272; 283; 294; 298; 307; 311; 361; 400; 402; 412; 414; 419; 437; 465; 475; 492; 509; 520. Die Mitteilung dieser Stellen verdanke ich der Freundlichkeit von Herrn Professor O. Franke zu Königsberg, der mich auf seinen Artikel Wiener Zeitschrift f. d. Kunde d. Morgenl. XX 333 aufmerksam macht.
- 2. 52 S. 246 Anm. Es ist darauf hinzuweisen, daß Verse wie 2. 117 und 2. 130, nach denen der Genuß von Baumteilen und von Wasserpflanzen, darunter namentlich dem Lotus, ominös ist, nur aus dem Glauben an die Unverletzbarkeit der Pflanzen verstanden werden können.
  - 2. 55 d l. duhkham statt duhkham.
  - 2. 62 a l.: raktānga-rāga-racitā |.

- 2. 67 <sup>cd</sup> l.: yadi yāti muktakeśo | 5tha yamadiśam sapadi tan-maranam ||.
  - 2. 74 1.:

niyatam harşo-'tkarşah|parinayanā-''dy-utsavas tatho' tsāhah|| svapne yasya yadi syāt | maranam vā vyasanam āpannam || und übersetze: . . . . empfindet, Feste wie etwa Hochzeiten feiert, oder sein Kraftbewußtsein gehoben fühlt . . . (cf. 1.8).

- 2.76 b wäre möglich: sumalīmasa-vāsasām malina-vapusām.
- 2. 79° verdienen die Lesarten von B oder C den Vorzug. Danach ist zu übersetzen: Wer im Traume einen Kampf mit Krähen . . . zu bestehen hat, stirbt alsbald.
  - 2. 81 l. mit B: pāmsula-bhūtale.
  - 2. 82 cd l. mit BC:

yasyā "kṛṣṭir bhavati | prayāti sa kṛṭānta-dṛṣṭi-patham ||.

- 2. 83<sup>d</sup> l.: tat pumsām.
- 2. 86. Auch diese Strophe ist rein volkstümlich. Der Abgeschiedene zeigt sich dem Überlebenden im Traum und holt ihn mit seinem Rufe: "komm mit" nach.
  - 2. 90 b l. mit BC: vimunditao.
- 2. 97 b vielleicht zu trennen: tailika-kulālayo ratha-palāyanam . . . | wer . . . vor einem Wagen flieht . . .
- 2. 98° empfiehlt sich als einfachste Lesart C: yasya syapne syāpo; "wer im Traume auf Asche schläft, sitzt, diese sieht . . ."
  - 2. 107 b l. mit C: kānjika-madhv-ājya-pakva-tailānām |
- 2. 111 a l. mit BC: 0-tāla-0; schon deshalb vorzuziehen, weil es hinter hintāla mit diesem zusammen eine rhetorische Figur bildet.
- 2. 113 und 2. 116 sind in gewissem Sinne Parallelverse, da die beiden die Aufzählung schließenden Pflanzennamen zwar verschieden, aber synonym sind.
- 2. 115: die Gewächse karīra, badarī, pīlu finden sich 2. 123 wieder.
  - 2. 116 S. 338 übersetze: statt Vang. spin.: der Stechapfel.
  - 2, 116 S. 339 Z. 4 streiche: kancanara bis identisch:

- 2. 118 b. l. etwa: nirdigdhikā-prabhṛti-bṛhatīnāṃ vā; brhatī — Solanum Indicum.
- 2. 120: daß nur der rotblühende Oleander ominös ist, lehrt 1. 144.
- 2. 122 ab. Einzelheiten bleiben unklar. Ich wage aber folgenden Rekonstruktionsversuch:

jambīra-tumba-limpaka-karkaṭa-kālinga-tuṇḍikādi-phalaṃ || Der Vers besagt also, daß Pflanzen mit saurem Saft, namentlich Gurken- und Zitronenarten, Unglück bringen; — limpăka als identisch mit limpāka — Orange angenommen.

- 2. 125 b metrisch falsch. Ausgleich mir unmöglich.
- 2. 131 l.: vielleicht kathīla zu lesen, was aber metrisch unmöglich ist.
- 2. 144 S. 364 kann das Zitat Ātreya in Adbh. 414 auch bedeuten: wo Wassergefäße unvermittelt Wasser ausspeien.

Interessant wäre eine spezielle Untersuchung über die Psychologie des Traumglaubens. Es ließe sich (cf. oben XIV f.) leicht erweisen, daß er aus wenigen, nahe liegenden Momenten und etwa einigen übernommenen Ideen zusammengesetzt ist. Für en tlehnt halten wir die ganze Theorie der Traumkunde (1. 2-24). Einheimisch ist der Glaube, daß jedes Steigen, Thronen auf erhabenem Standpunkte, alles Süße, Weiche, Helle, Reine, aber auch jede schmerzliche Gemütsbewegung Glück; jedes Fallen, jeder Aufenthalt in oder unter der Erde, alles Herbe, Harte, Dunkele, Schmutzige, aber auch jeder Affekt der Freude Unglück bringe. Wie sehr diese einfachen Vorstellungen in unserem Texte differenziert worden sind, lehren beispielsweise 2 Einzelheiten: die Schilderungen sexueller Träume (2, 4) und die Lehre vom Zank (2, 147). Hier hat uns ein günstiger Zufall die alte, schlichte Vorstellung aufbewahrt, daß jene sowohl (2. 153°) wie dieser (2. 87°) Unheil bringen — jene offenbar, weil sie als Folgen einer exzessiven libido genitalis die Gesundheit zerrütten, dieser, weil er meist einen Angstzustand voraussetzt.

Was die erotischen Träume anlangt, so befindet sich die Priesterweisheit in einem sonderbaren Zwiespalt, da sie den alten Glauben an deren Gefährlichkeit nicht aufgibt, andererseits aber nach der neueren (griechischen) Lehre von der Belanglosigkeit aller physiologisch erklärbaren Traumbilder auch jene ausschalten muß 1 (1.8). Auch hier wie überall in Indien siegt die Tradition, und so hat uns denn der Kompilator mit den widerwärtigen Bildern schmutziger Inkuben oder Sukkuben förmlich überhäuft. Gesucht und irreführend ist, daß er die Bedeutsamkeit der Gewandfarben jener betont. Es ließe sich leicht feststellen, daß nur äußerst selten Farben geträumt und diese Traummomente erinnert werden.

Der Streit, obwohl ebenfalls physiologisch erklärt (1.13), wird im allgemeinen (cf. 2. 87°) ominös gewesen sein, wobei auch hier die starke Differenzierung - es wird zwischen angreifenden Insekten (2. 11), warmblütigem Ungeziefer (2. 17), Vögeln, Tieren mit scharfen Zähnen (2. 151), Fängen (2. 78) und Hörnern (2. 151) unterschieden — auffällt, besonders aber die Tatsache interessant ist, daß einerseits, dem Grundprinzip der Traumdeutung entsprechend (1. 149), das Unterliegen (Fesselung) Glück bringen soll (1.61), andererseits aber auch der Sieg (1. 40-42; cf. 1. 52-54) eine gute Vorbedeutung ist. Sicherlich handelt es sich in letzterem Falle, wie schon die 1. c. gegebene pompöse und phantastische Draperie lehrt, um Traumbilder des Königs und ferner namentlich um Zeiten vor einem Kriegszuge. Unter solchen Bedingungen ist ein Moment die Hauptsache: die Siegeszuversicht des Träumers (1. 46). Hierin liegt wohl der Schlüssel dieser ganzen Gruppe von Lehren über die Traumbedeutung: wird der Träumer angegriffen und fürchtet sich dabei, so hat er Unheil, anderenfalls Glück zu erwarten. - Zank und geschlechtliche Erregung machen nicht nur den Traum des Menschen (1. 8), sondern auch das vom Vogel entnehmbare Omen irrelevant: S. 21 Anm.

¹ Interessant ist die äußerst rationalistische, im Hausritual gegebene Bestimmung, daß ein Mädchen heiraten soll, wenn es zum ersten Male von dem Beischlaf mit einem Manne träumt.

390 Anhang

# Anhang

Um die metrischen Eigentümlichkeiten des Svapnacintämani kennen zu lernen, habe ich die Verse 1.30—1.141 untersucht, und gebe das Resultat in der untenstehenden Tabelle. Sie schließt die Āryās 1.39—41, 43, 59, 66—68, 129, 133, 137, 140 aus, umfaßt also 100 Strophen. Die Buchstaben bezeichnen die Morengruppen nach folgendem Schema (s. o. Einleitung S. XVII):

Erster Pāda 
$$\begin{cases} 4 & | 4 & | 4 \\ a & | b & | c \end{cases}$$
 Zweiter Pāda  $\begin{cases} 4 & | 4 & | 4 & | 4 & | 5 \\ d & | e & | f & | g & | h \end{cases}$  Dritter Pāda  $\begin{cases} 4 & | 4 & | 4 & | 4 & | 5 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & | 6 & |$ 

Zur feineren Struktur der Āryā s. Benfey, Chrestomathie, Lpz. 1853, 327; A. Weber, Indische Studien 8. 295 ff. Unsere Tabelle lehrt, daß der Text streng nach den Gesetzen der Metrik gebaut war, daß wir mithin überall, wo scheinbare Verstöße gegen dieselbe vorliegen, Korruptelen annehmen müssen. Namentlich der Beginn des Textes ist an diesen überreich. Der wichtige, aus unserer Untersuchung ableitbare Schluß ist dieser: das Werk Jagaddeva's hat allen Abschreibern, deren Manuskripte uns erreichbar waren, bereits in einer durch viele kleinere und größere Korruptelen verderbten Form vorgelegen.

|  | Zweiter Pāda                     |                            |                                       |                          |                                       |                          |                        |                          |                                    |
|--|----------------------------------|----------------------------|---------------------------------------|--------------------------|---------------------------------------|--------------------------|------------------------|--------------------------|------------------------------------|
|  | a                                | ь                          | c                                     | d                        |                                       | e                        | f                      | g                        | h                                  |
|  | 60<br>20<br>0<br>13<br>7<br>Drit | 30<br>18<br>22<br>17<br>13 | 52<br>25<br>0<br>23<br>0              | 42<br>20<br>7<br>22<br>9 | 54<br>16<br>1 (Vers 1, 34)<br>26<br>3 |                          | 0<br>0<br>93<br>0<br>7 | 57<br>19<br>0<br>18<br>6 | stets<br>eine<br>syllaba<br>anceps |
|  | i                                | k                          | 1                                     |                          | m                                     | 11                       | 0                      | P                        | q                                  |
|  | 47<br>20<br>0<br>23<br>10        | 27<br>13<br>34<br>15<br>11 | 55<br>16<br>0<br>28<br>1 (Vers 1, 64) |                          | 30<br>13<br>27<br>21<br>9             | 62<br>12<br>0<br>23<br>3 | stets<br>eine<br>Kürze | 43<br>30<br>0<br>25<br>2 | stets<br>eine<br>syllaba<br>anceps |

Überaus häufig findet sich mithin am Ende des ersten Pāda die Gruppe \_ \_, im zweiten Pāda als ef: \_ \_ \_ \_ . In den unpaaren Morengruppen (a c e g usw.) ist \_ \_ \_ konsequent gemieden, in der sechsten (f) dagegen durchaus vorherrschend. Nur in 7% der Fälle findet sich dort: \_ \_ \_ .

chā in chāyam macht in 1.86 b Position; desgl. in 1.145 a: cf. auch guchaka 1.145 b; kṛcchram atucham 2.8 d; ebenso die ersten Silben der Präsensformen von gam, yam, ṛ (2.77 d); vgl. Wackernagel, Altindische Grammatik I § 133.

#### Wortindex

(Enthält den Wortschatz des kritischen Textes und der Varianten des Svapnacintāmaņi.)

amśuka s. raktāº 2, 69 amśukatā s. malināo akalpita 2. 144 akasta 1, 61 akālajāta 2. 59 aksi s. pingalāksi akhilanakha 2.8 agamyastri 1, 113 agādha 1. 33, 53 ankakāra 2. 147 ankura 2. 117 anga s. atyantapāndurāo, abhyaktāo, caturo, malināo, liptasarvā°. vastravivarjitāo, vikalāo, svānga 1.48, 57; 2. 6, 35, 36, 49, 57, 58 angana 1, 39, 71 angada 1.69 angapīdā 2, 57 angabhaya 2.35 angarāga s. raktā 1. 68; 2. 69 angaroga 2. 13 angalata s. śuskā o angasthita 1, 80 angabhyanga 1. 36; 2. 104-107 angāra 1. 99 angulīya 1. 118 ajina 2. 101 añj + abhi s. abhyaktānga añjana 2. 101, 105, 152

attahasita s. devatā o atigādha 1. 11. 110 atitapta 2, 32 ativipula 1, 131 atiśaya 2. 50 atihāsa 1. 8 atihrasva 1, 7 atīsāraroga 2. 32 atucha 2, 8 atula 2, 8 atyantapāndurānga 2. 50 adabhra 1. 75 adavivas 2, 60 adbhuta 1. 8 adri 2, 80 adhikāra s. śubhāśubhasvapnāº adhigama s. vid v a o adhipati s. vasudhā o 1. 29 adhiroha 1, 87, 88 adhyayanavidhi 2, 148 adhyārohana 1. 95; 2, 15 adhyāsana 2, 98 adhvakhanda 1. 137 adhvasalya 2. 115 anala s. sadhūmāº 1.77 animittam 1, 131 aniśam 2. 73 anista 1. 20, 21; 2. 158 anucita 2. 24 anubhūta 1. 4

anurupa 1. 4 anulepa 1. 34, 92 a; 2. 103 anulepana 1, 37 anupa 1. 4 antariksa 2. 55 antarvatnī 2, 154 antika 2, 155 antima 2. 138 antvatrika 1. 5 antyastri 2. 159 antra 1, 62; 2, 128 anna s. pakvā°, paramā° apatita 1, 89 apanaya 2. 49 a apara 2, 120, 157 apaharana 2. 154 apahāra s. garbhāº 1, 147, 148: 2. 3, 145 apāna 1. 60 арпра 2. 28 abhaksyavastu 1. 113 abhigamana 2: 146 abhighāta s. śastrā°, svā° abhitapta 2, 32 abhinna 1, 44 abhipanna 1. 44 abhiprāya s. parahrdayāº abhimukha s. sarvato Shhimukha abhisarana 2, 76 abhihita 1. 6 abhīstadeva 2. 58 abhyaktānga 1, 47 abhyanga s. angā o, śiroo abhyavaharana 1, 134; 2, 130 abhvāsana 2. 98 abhrakhanda 1, 137 ambara s. pītā o ambaratā s. raktakasāyāº ambuja 2. 130 ambhas 2, 60, 70 amlaka 2, 127 amlāna 1. 133 ayana s. phalā o avaskāra 2. 108 aruna 2. 49, 120

arunakusuma 2, 52 arunapuspa 2, 52 arundhati 1, 121 arka 2. 115 arcis 1, 89 arjuna 2, 113 arnava s. sā o artha s. paragaditaº 1. 3 arthanāśa 2, 27 arthalābha 1. 56 arthahānikara 2. 3 alankāra 1, 122 avakara 2, 99 avakeśin 2. 121 avagāhana 1.82 avani 1, 40 avayava 2. 6, 58 avasāna s. nišā o avasthāna 1. 136 avāpti 1. 91 aveksana 2. 116, 124 avvavahita 1, 127 aśana 1, 96, 139, 146; 2, 114, 119 asiva 1. 5 asivamkara 2. 93 aśoka 1. 141; 2. 38 aśokakara 2. 3 asāra 2. 111 asi 1. 59 (s. Nachtr.) asita 1. 59 asitavastraka(?) 2. 78 a asthi 1, 150; 2, 100 ahan s. tadaha ahi 2, 16 ahikañcuka 2, 10 ahita 1, 12; 2, 59 ahoratra s. pañcaº akarnay 1, 135 ākarsana 2. 92 äkasmikasalila 2. 144 äkārita 2. 86

ākāśa 2. 81 ākulay 1. 74

ākrsti 2. 7, 82

ākrośa 2, 149

āgāra 1. 128; 2. 80 aiva 1, 134; 2, 107 ādhakī(?) (°kyā?) 2. 125 ātanka 2. 151 ātapatra s. sitā 1. 121 ātmaja 2. 6 ātmanāśakara 2. 80 ādhi 2. 9 ādhivyādhibhava 1. 6 āpagā 1. 131 āpida 2, 150 ābharana s. karnā o 2. 13 āmaya s. nayanā o āmala 2. 94 āmisa 1. 32, 99 āyāsa 1. 13 ārāma 1, 128 ārūdhakrodha 1. 12 ārdraka 2. 119 ālokana 1. 37, 97 avaraka 2.99 āśaya s. jalāº ās + adhi 2. 99 asana 1. 74, 125; 2. 3, 80, 100 āspada s. vipado āhvāna 2. 149 i + ud 2. 35 + pari s. parīta + vi + pari s. viparīta + sam 1. 57 iksulatā 1. 144 a indusama 1, 71 indra s. munio indriya s. yate o

indhananirvāna 2. 134 ibha 1, 30 ibhavīthī s. sure is s. anista ista 1. 20 (ne'sta) 2. 158 istakā 2, 100 istadevabimba 2. 56

īks + vi 2. 120 Iksana 2, 27, 100 Idrksa 2, 110 Itinipāta 2. 94

uccaya s. dhanyoo, ratnoo utkara s. dhanyoo utkarsa s. harsoo uttamsaka 2. 150 uttarīva 1. 56 uttunga 1, 14 utsanga 1, 65 a utsava s. parinayanādy 2. 47, utsāha 1, 8; 2, 74 udaño 1, 56 udava s. navoo udara s. ksīnoo udīcī s. udañc uddeśa s. khandoo udvāna 1. 65, 100 unmādadosa 2. 71 upacava s. ratnoo upadhāna 2. 102 uparāga 2. 12 upari 2. 143 upala 2, 100 upalavrsti s. karakoº upalepa 1. 34 upahāra 1. 71, 129 upānah 1. 59: 2. 5 uras 2. 8 ulūkhala 2. 133 ulkā 1.89 ulmukadhūma 2, 134 rksa 2. 16, 78b rte 2. 102

rddhi 1.60

ekākin 2.68 edh + sam 1. 63 elā 1. 142

odana 1. 96

ausadha 2. 32

ka (ko Spi) 1. 27 kakubh 2, 155 kakubha 2. 21 kanka 2, 19, 79 kankana 1. 118

| kaca 2. 8, 101                              |  |  |  |  |  |  |  |  |
|---------------------------------------------|--|--|--|--|--|--|--|--|
| kajjalatailavilipta 2. 67                   |  |  |  |  |  |  |  |  |
| kañcuka s. ahiº                             |  |  |  |  |  |  |  |  |
| kaṭakaṭāy 2. 57                             |  |  |  |  |  |  |  |  |
| kațu 2. 127                                 |  |  |  |  |  |  |  |  |
| kattāra 2. 135                              |  |  |  |  |  |  |  |  |
| kana 1. 126                                 |  |  |  |  |  |  |  |  |
| kaṇā 2, 124                                 |  |  |  |  |  |  |  |  |
| kantaka 2. 101                              |  |  |  |  |  |  |  |  |
| kantakaprakara 2. 99                        |  |  |  |  |  |  |  |  |
| kantakavant 2. 34                           |  |  |  |  |  |  |  |  |
| kantakin 2. 39                              |  |  |  |  |  |  |  |  |
| kantha 1. 133                               |  |  |  |  |  |  |  |  |
| kandarā 2. 128                              |  |  |  |  |  |  |  |  |
| katanka 2. 113                              |  |  |  |  |  |  |  |  |
| kathay 1. 21, 22                            |  |  |  |  |  |  |  |  |
| katham (in na katham katham api) 1.21       |  |  |  |  |  |  |  |  |
| kathila 2. 131                              |  |  |  |  |  |  |  |  |
| kadambaka 2. 112                            |  |  |  |  |  |  |  |  |
| kadalı 1. 139                               |  |  |  |  |  |  |  |  |
| kanaka (Gold) 1. 26, 43, 66, 99, 124        |  |  |  |  |  |  |  |  |
| (Stechapfel) 1. 141; 2. 113                 |  |  |  |  |  |  |  |  |
| kanakasahasra 1. 35, 49                     |  |  |  |  |  |  |  |  |
| kanda 2. 119                                |  |  |  |  |  |  |  |  |
| kandara 2, 26                               |  |  |  |  |  |  |  |  |
| kanyā 1. 73, 104; 2. 77                     |  |  |  |  |  |  |  |  |
| kanyālābha 1. 122                           |  |  |  |  |  |  |  |  |
| kapardaka 1. 117                            |  |  |  |  |  |  |  |  |
| kapāla 2. 75, 128                           |  |  |  |  |  |  |  |  |
| kapi 2. 18                                  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| kapiñjala s. pingaº 2. 78b                  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| kapittha 1. 146                             |  |  |  |  |  |  |  |  |
| kapota 2, 19                                |  |  |  |  |  |  |  |  |
| kaphasvarūpa 1. 9                           |  |  |  |  |  |  |  |  |
| kamala s. sakeli <sup>0</sup> 1. 10, 65, 93 |  |  |  |  |  |  |  |  |
| kamalākara 1. 131                           |  |  |  |  |  |  |  |  |
| kampa 2, 141                                |  |  |  |  |  |  |  |  |
| 1 kar + alam 2. 38                          |  |  |  |  |  |  |  |  |
| →ā s. ākārita                               |  |  |  |  |  |  |  |  |
| 3 kar + ud 2. 128                           |  |  |  |  |  |  |  |  |
| kara 1. 35; 2. 6                            |  |  |  |  |  |  |  |  |
| karakalita 1. 1                             |  |  |  |  |  |  |  |  |
| karakopalavrsti 2. 94                       |  |  |  |  |  |  |  |  |
| karaûka 2. 101                              |  |  |  |  |  |  |  |  |
| karañja 2. 114                              |  |  |  |  |  |  |  |  |
| karapattra 2, 132                           |  |  |  |  |  |  |  |  |
| ALUX WP WOOL OF M. LOW                      |  |  |  |  |  |  |  |  |

karabha 2. 15, 67, 68, 89 karavīra 1. 144; 2. 120 karin s. mattao karīra 2. 115 karīraka 2. 123 karīsa 2. 101 karunī 1. 139 karkata 2. 122 karna 1, 69 karnarandhra 2. 11 karnaroga 2, 11 karnābharana 1. 118 karnāvatamsa 1. 119 karnikāra 2, 115 kartana 2, 7, 8 karttari 2, 135 kardama 2, 103 karpata 2, 61, 100, 123 karpara 2, 61, 100 karpāsa 2. 111 karpūra 1. 92 a. 142 karmakarītva 1. 71 kars 2, 46, 49 + apa 2. 49 + ā s. ākrsti + pra 2. 41 + vi 2.66 karsana 2. 76 2 kal 1, 31, 119; 2, 54 + pari 1. 1 kalatra 1, 57 kalatranāśa 2. 14 kaladhauta 1. 124 kalana 2, 88 kalavinka 2. 19 kalaśa 1, 121; 2, 139 kalaha 1. 13, 42; 2. 43, 53, 87 kalahamsa 1. 97 kalikā 1. 144 kalita s. 2 kal; karakalita kalusa 2, 70 kalp s. akalpita kalpataru 1. 136 kalpitaśākha 2. 121 kalyāņakara 1. 114 kalyāņakaivalya 1. 116

kalyānavaikalya 1. 116; 2. 54 kavaca 2. 101 kavi 1, 1, 2; 2, 161 kasāya s. kāsāyaº 2. 127 kasāvāmbaratā s. raktao kasta 2, 17, 19 kastīra 2. 131 kāmsya 2. 131 kāka 2. 19, 79 kānks 2, 12, 70, 128 kāncanatorana 1.88 kāñcanāra 2, 116 kānjika 2. 107 kāntā 1, 78 kārpāsa 1, 150 kārmuka 1. 123 kālaja 2. 59 kālajāta s. ao kālabhava 1. 76 kālinga 2, 122 kāśa 2, 119 kāsāyacīvara 2. 93 kāsāvanivasana 2. 76 kāstha 2, 101, 102 kāsara 2. 15 kimśuka 2, 38 kimcitphala 1. 7 kimpāka 2. 118 kikasa 2. 128 kicakagulma 2, 34 kīta 2. 23 kıtaka 1. 81; 2. 11 kīlaka 2. 39 kukkuțī 1. 104 kukkura 2. 82 kunkuma 2, 33, 104 kuñjara 1. 79 kutaka 2, 114 kutaja 2. 114 kutumbayrddhi 1. 51 kuthāra 2. 132 kuddāla 2. 132 kundalayugala 1, 69 kunta 2. 132

kunda 1. 143

kupita 2. 91

kupya 2. 2 kumbhakāra 2. 109 kumbhīra 2, 22 kurantaka 2, 114 kurabaka 1, 141 kurara 2. 21 kurkuta 2. 21, 82 kula 1, 73 kulattha 2, 125 kulāvakarana 2, 83 kulāla 2.97 kuliśa 1. 11, 121 kuluñca 1. 98 kuvindaka 2, 108 kuśa 2, 119 kustha 2. 29. kusuma s. aruna<sup>o</sup>, sita<sup>o</sup> 1.39, 77, 138, 145; 2. 69, 116 kusumasamūha 2. 121 kusumasraj 2. 72 kusumita 1, 139 kusumitabhūmiruh 2. 52 kustrī s. krsnao kūpa 1. 63, 128; 2. 26 kūrca 2. 8, 9 krkavāku 2. 20 krchra 2. 8, 18 krchratas 2. 70 krt s. yuddha0 krtakrtva 1. 44 krtaparicaya 1. 6 krtāntadrstipatha 2.82 krtti 2. 128 krtyā s. krtakrtya, samvatsarīvaº krtsna 1, 150 krsna 1, 146, 150; 2, 37, 66 krsnakustri 2, 72 kṛṣṇapaṭa 2. 37, 63 krsnavilepana 2, 37, 63 kṛṣṇāgaru 1. 92 a krsara 2. 31 ketaki 1. 144 keyūra 1. 118 keli 1. 9, 122 kelikamala s. sao

keśa s. muktalao, munditao, lulita0 kesara 1, 138 kaivalya s. kalyāņao kopa 1. 8 kopārta 1. 65 kora 2, 126 kola 2, 16 kolāhala 2, 149 kovidāra 2. 113 kautika 2. 109 kauleyaka 2. 16 kauśika 2. 19 kramuka 1, 140 krayavikraya 2. 27 krid 2. 85 krīdā 2. 72 kruñca 1. 98 krūrakarman 2. 22 krodha s. ārūdhao, sao krostu 2, 78, 89 krauñeī 1. 104 kleśa 2, 20, 83 kleśaprada 2, 20 kleśāvaha 2. 59 ksatriyamanuja 1. 29 ksayaroga 2. 31 ksāra 2. 127 ksip + ni 1, 133 ksmadhana 2. 100 ksmodara 2. 65 ksīra 1. 43 ksīrataru 1, 146 ksīradruma 1. 86 ksīravrksastha 1. 43 ksīrānna 1. 134 ksudra 2, 93 ksudhā 1. 8 ksupa 2, 121 ksura 2. 135 ksurikā 2. 135 ksetra 1. 100, 112 ksemamkara 2. 113 kşaireyī 1. 43

ksoda 2, 98

ksaudra 2. 98

khañjana 2. 19 khatikā 2. 103 khanda 1. 10, 38 khandoddeśa 1, 2 khadira 2, 115 kharjūra 2. 34 kharjuri 2, 129 kharpara 2, 100 khala 2, 129 khād 1. 34, 64, 142; 2. 122, 129 khurin 2, 15 kheda s. śarīraº 2, 125, 129, 142 gagana 1, 137 gaganagamana 1. 13 gangā 1. 19a gaja 1. 150; 2. 49 b gandaka 2. 18 gatadivaseśa 2. 96 gatavasana 2. 67 gad s. paragaditārtha gandhin s. surabhio gam + sam + adhi 1. 78 + abhi s. abhigamana 2.77 gamana s. gaganao, divio, divyapathaº 3 gar 1, 56, 59, 80; 2, 73 garuda 1, 132 garj s. garjamāna garjana 1, 89 garjamāna 2. 49 garjā 1. 89 garta 1.63 gartā 2. 26 garbhāpahāra 2. 154 garh 1, 37 + vi s. vigarhita 1. 37 garhita 2, 59, 124 gala 1. 69 gah - - ati s. atigadha gā 2. 69

gādha s. atio 1. 11

gavana 2, 44

girigulma 2. 36

gātra s. vikrtaº 1. 48

gāh s. avagāhana 1. 9

giriśrnga 1. 85; 2. 41 gilana 2. 137 gitadhyani 1. 135 guggulu 2, 129 guchaka 1, 145 guñjā 2. 118 guda 1. 10; 2. 129 gudala 2. 32 1 gup 1, 34 gupti 1. 41 guru s. devaº 1, 100 gurujana 2. 91 gurupūjā 1. 18 a gulma s. kīcakaº 2. 39 gulmagranthi 2. 35 gulmarohana 1. 108 guha 2, 129 gūh + upa 2. 63, 65 grdhra 2, 20, 83 grha s. deva<sup>0</sup> 1. 14, 39, 71; 2. 33, 54 grhagodhikā 2. 11 grhadāha 2.33 grhasamsthāna 1. 112 geha s. yama0 go 1, 107, 150 gotradevatā 1. 130 gotrastrī 2. 4 godoha s. paśuo godhūma 1. 106 gomaya s. saº 2. 103 govuta 1. 56 gorocanā 2. 105 govrsa 1. 79 gaura 1. 56 granthi s. gulmaº grasana 1. 111, 115 graha 1. 89; 2. 13, 49 a grahana 1. 115 grāma 1. 45, 62, 80, 128 grāha 2.46 grīvābaddha 2. 41 graiveyaka 1. 118 glani s. vapurº 2. 144

ghațikā 1. 17 ghana 1. 89; 2. 95 ghanachāya 1. 86 gharaṭṭikā 2. 133 ghātakara s. nṛṇaº ghātay + abhi 1. 49 ghuṣṇa 2. 69 ghrta 1. 38; 2. 107

cakoraka 1.98 cakra s. bhūpao, bhūmio, vātyāo 1. 123: 2. 135 cakrabhramana 2. 97 cakravāka 1. 97 catana (?) 2.83 canaka 2, 126 candāla cf. candāla 2. 109 candila 2. 109 caturanga 1. 116 caturthayāma 1. 16 catuspada 1, 78 catvarataru 2. 40 candana s. raktao candramandalānucara 2. 55 camīiru 2, 18 campaka 1. 138, 144 caraka 2. 160 carana 1, 35; 2, 6 carama 1. 17; 2. 40 carācara 2. 156 cal + ud(?) 2. 70 cāndāla cf. candāla 2. 31 cātaka 1. 97 cāmara 1, 121 cāruvarnavesa 1. 93 cāsa 1. 97 1 ci + anu 2. 52 + ava 1. 39; 2. 52 + ud 1. 39 + upa 1. 46 citā 2. 38 citta s. sthiraº citraka 2, 18 citrālikhitākāra 2. 55 cintā 1. 4, 8 cintita 1. 85, 102 cintyā 2. 24

cumbita 2, 155

cūrna 2. 103 ceta 2, 110 cora 2, 33, 78 caura 1, 54 chattra 2, 139 chardana 2, 44 chardi 1. 34 chāga 2. 15 chāttra 2. 148 chāvā s. ghanachāva, bahulachāva chid 1, 27, 29 cheda s. yonio, lingao 2. 6 jagaddevaviracita 2. 161 jatā 2. 119 jatila s. jvālāº 2. 51 jatudhātu 2. 33, 104 jan 1. 52 jana s. guruº, dāsīº, bandhuº, śatru o jananīvoni 2. 24 janamitra 1, 22 japā 2. 120 jambīra 2. 122 jambuka 2. 16, 82 jambū 2. 112 java 1. 42 jalajantu 2. 22 jaladhi 1, 79, 90 jalapaksacara 2, 21 jalavāyasa 2. 21 jalasampūrņa 1. 131 jalasetu 1. 115 jalāśaya 1. 9 jalūkā 2. 22 jalaukas (?) 2. 22 jātadhānya 1. 112 jātivihīna 1. 30 jātī 1. 143 jātīphalā 1. 142 jānu 1. 61 jāyā 1, 42 jāla 2. 135 jinapatibimba 1, 130

jihvä 1. 29

jihvāgra 1. 50 jīvadhana 2. 154 jīvabhāgin 2. 78 a jugups s. 1. gup jugupsā 1. 8 ivara 2, 30 jval 1. 11, 74, 77 jvalana 1, 11; 2, 40 jvalitaniketa 1. 80 ivālā 1, 74 jvālājatila 1, 111 jhillīkā 2. 23 tittibha 2, 21 thinka 2. 19 damb + vi s. vidambita dhiùka 2. 19 takra 1. 150; 2. 107 taksan (taksa?) 2. 108 tata s. nadīº tațī 2. 8 tad 2. 78 a, b tadāga 1. 128 tadittvis 1. 89 tandula 1. 126 tatrastha 1, 86 tathā s. vitathatva tathya 1, 107 tadaha 1. 35 tadvat 1. 20 tadyyatyaya 2. 87 tanu 1, 57 tantu 2. 10 tantra 1, 62 tap + ati s. atitapta + abhi s. abhitapta tapas 1, 23 tamovrta 2. 26 tar s. dustara -- ut 1, 44, 45 + vi 2. 17 taraksu 2, 16 tarana 1, 90 taru s. kşīra", catvara", paribhadra o, 4r10 1.77, 108; 2.39, 118 tarp 1. 106

talpa 2. 102 tāmbūlīdala 1. 144 a tamra 2, 131 tāraka 1. 11; 2. 96 tārā 1. 89; 2. 13 tāla 1. 14; 2. 34, 111 tikta 2. 127 tittira 2, 20 tiniśa 2, 111 timingila 2. 137 timira 2. 26, 95 tila 2, 125 tilaka 1. 138 tīrtha s. puņya0, su0 tunga 1, 14, 33 tuchadhana 2.84 tunda 2. 90, 128 tundikā 2. 122 tumbara 2, 122 tumbali 2, 122 tumbinī 2, 122 turaga s. sitaº 1, 79; 2, 80 turanga 1. 25, 94 tula 1. 125 tuvarī (?) 2, 125 tusa 2. 101 tūryarava 1. 127 trna 2, 36, 100, 119 trtīvayāma 1. 16 trsā 2. 153 tejas 1. 11 taila s. pakvaº 2. 107 tailavilipta s. kajjalaº tailika 2. 97 tottra 2, 136 toyadhi 1. 33, 53 torana s. kāñcanaº tyaj + sam 2. 130 tvāga s. deśaº 1. 148; 2. 87 trapu 1. 147; 2. 131 tri s. māsatraya trika s. antyaº tridandadhrta(?) 2. 93 tridandasahita 2, 93 tridaśavimāna 1. 109 triyāminī 1. 15

trirātram 2. 78 b trailokya 1. 1 tvaritam 2. 29, 81 tviş s. ta di t°

dams 1. 26 + vi 1. 81 damśa 1, 64; 2, 23 damstrin 2, 42, 89, 151 daksa 1, 47 daksina 1. 26 daksinadiś 2, 70, 90 dadhi 1. 10. 96 danta s. dirghaº 2. 7, 152 dama 1. 115 dayitā 2. 5 darbha 2.36 dars + pra 1. 4 darśana 1. 96; 2. 119 darh s. drdham dala s, tāmbūlī0, nalinī0 dalitabhūtala 2. 137 davathu 2. 98 davīvas s. aº 1. 59 daśāha 1, 17 dah s. dāha dahana 1, 75; 2, 45 dādima 1. 139 datar 1. 147 dātyūha 2. 21 dātra 1. 147; 2. 132 dāmala 2. 125 dāru 2, 39 dāruna 2. 30 dāsījana 1. 33 dāsyā 1. 33 dāha s. grha0 digambara 2. 93 digambaratā 2. 75 digvalaya 1, 40 dina s. saptaº 2. 159 dinakara 1, 101; 2, 12 dinamitra 1. 22 dinarāja 1. 18 dineśvara 1. 22 divasa 2. 54, 96

divasesa s. gataº 2, 96 divā 1. 6 divigamana 1, 109 divyapathagamana 1. 109 diś s. yamao disti 1. 63 dīpa 1. 120; 2. 13 dīrgha 1, 7 dīrghadantanakharoma 2. 65 dīrghanakhasmasrutā 2. 75 duhkha 2. 55, 58, 140 dugdha 1, 10, 96, 105 durlabha (NPr) 2. 161 durlabhasambhūti 2. 161 dusta 2, 73 dustarapanka 2, 145 duhsaha 2, 55 duhsvapna 1. 19 a, 23, 24; 2. 1 duh s. godoha, dugdha dūrāhvāna 2. 149 dūrvāmāngalva 1. 120 dūsaka 2. 126 dūsana s. śivaº drdham 1, 12 drstapramrstarūpa 1. 7 drsti 2. 7 deva 1. 4, 18 a, 83, 100, 107, 113, 150 devaguru 1. 23, 24 devagurupūjana 1. 19 devagrha 1, 128 devatā s. svaº devatāttahasita 2. 94 devabimba s. istaº devasadana 2, 80 devāyatana 1. 87; 2. 140 deśatyāga 2. 44 dehas. nīrogao, parimuktao 1.74 dehin 1, 52 daiva 1. 4 dolana 2. 97 dolāy 2. 97 dohanabhanda 1, 105 dyūta 2, 159

druma s. kṣīraº 2. 36, 80 dvāra 1. 58 dvāraparigha 2. 14 dvija 1. 18a dvijarāja 1. 100 dvitīyayāma 1. 15 dvipa 2. 78 dvedhā 1. 114

dhana s. ksinao, tuchao, dharma<sup>o</sup>, dhānya<sup>o</sup>, sa<sup>o</sup> 1. 54, 86. dhanadhanya 1. 47, 58, 65 a, 91, 126 dhanadhānyakara 1. 87, 88. dhanadhānyada 1. 97 dhanadhānyanāśa 2, 45 dhanadhānvamlāni 2, 134 dhanadhanyavrddhi 1. 99 dhanadhānyahāni s. sao dhananāśa 2, 123 dhanalābha 1. 34, 52, 103 dhanavrddhi 1. 48, 87 dhanasiddhi 1.60 dhanahāni 2, 144 dhanus 1. 40, 59 dhanyatā 1. 91 dhamanī 2. 135 dharmadhana 1. 30 dharmarata 1. 3, 22, 23 dha s. ahita + abhi s. abhihita 2. 1 - vi + ava s. avyavahita + vi s. vihita 1. 41; 2. 30, 102 dhātu s. jatuo, samao 1. 147; 2. 131 dhanya s. jata o, vividha o 1. 125 dhānyadhanayrddhi 1. 82 dhānyadhanahīna 2. 131 dhānyarāśi 2. 88 dhānyoccaya 1. 85 dhānyotkara 1.85 dhārā s. dhautadhāra dhay + pari s. paridhayana dhīvara 2. 93, 108 dhuni s. rudhiraº dhuma s. ulmukaº 1. 110 dhumay 1, 110

dyūtakāra 2. 110

dru + abhi 2. 151

dramma 1, 147; 2, 153

dhumarahita 1. 111
dhumavahni s. sa°
dhull 2. 155
dhusarita 2. 155
dhenu 1. 59
dhautadhara 1. 123
dhautavastra 1. 123
1 dhyā 1. 22
dhvaja s. śakra° 1. 87, 121; 2. 139
dhvajasambhava 1. 108
dhvani s. gīta°, veda°
dhvānkṣa 2. 83

nakula 2, 16 nakha s. akhila o, dīrghadantao 1. 57; 2. 128 nakhasmasrutā s. dīrgha0 nakhin 2, 78 naga 1. 45 nagara 1, 45, 62 nagna 2, 65 nata 2. 110 nadī 1. 48, 90, 132 nadītata 1. 30 nandyāvarta 1. 120 nabhas 2. 33 namaskāra s. pañcaº namaskrti s. pañcaº nayana 2. 152 nayanāmaya 2. 13 narapatilaksmī 1. 71 narabhāva 1. 51 naralābha s. parao nart 2, 69, 71 narttana 2, 43 nalinīdala 1. 38 nava 1. 4 navanīta 2. 106 navamallikā 1, 143 navodaya 1, 101 naś + pra s. pranastaº nāga 2. 46 nāgakesara 1. 138 nāda s. simhaº 2, 20 nābhi 1. 108

namagrahana 1, 24

nāringa 1, 139 nārī 1, 51, 67; 2, 41 nārībhāva 1. 51 nāla 2, 130, 135 nālikera 1. 140 nāśa s. arthao, ātmanāśakara nāsā 2. 7 nikara 1, 99 niketa s. jvalitaº 1. 58; 2, 14 nigada 1. 61 nigama 2, 158 nicula 2, 112 nijapaksa 1. 92 nijabhāryā 2. 4 nijabhujā 1, 26 nijaśakti 1, 23 nitarām 2, 17, 130 nidāna s. svapnao nidhana 2, 75, 94, 154 nidhi s. vārio nināda 1. 97 nindā 2, 149 nipāta s. ītio, vrstio 2. 58, 94 nibandha 2. 1 nibida 1. 61; 2. 5, 57 nimagna s. maji + ni nimajjana 1. 48 nimitta 1. 98; 2. 158 nimna 1. 63 nimba 2. 112 niyatam 1. 31, 65 a, 67; 2. 8 nivamam 2, 86 niyamāt 1. 35; 2. 120 nirdigdhikā 2. 118 nirbhaya 1, 46 nirbhartsana 1. 41; 2. 53, 91 niryāsa 2, 129 nirvāna s. indhanao nivasana s. kāsāyaº 2. 3, 72 niś 2. 16 niśākara 1. 101 niśānta 2. 78 b niśāvasāna 1. 21 niścitam 2. 24 nisanna s. sad + ni nisphala 1. 5

nihsva 2, 48

patitapattra 2, 121

pattanabhanga 2, 140

pattra s. patitaº 2, 117 nī s. neva mica 1. 45 pattravallarī 1, 119 nīrogadeha 2, 49 b pattravalli 2, 150 nīla 1. 12; 2. 130 patnī 1, 82 nilavastra s. raktao 2 path s. divyapathao pad - abhi s. abhipanna nīlikā 2, 105 nīvāra 2. 126 + prati 1, 147 2 pad 2, 46 nrpa 1, 45 pada 1. 61; 2. 26 nrpaghātakara 2, 139 nrpati 1, 83 padacāra s. pādacara 2. 17 padavī 1. 59; 2. 60 nrpalaksmī 1. 47, 133 padārtha 1, 149 nrpayipad 2, 101 netrapattra s. vikarālaº padma 2, 29 padmaraga s. suo neva 1. 18 panasa 2. 111 no 2, 40, 157 nau 2, 142 payas 1, 82 nyagrodha 1. 146 1 par s. pūrņa -- sa., s. saыри., п Dakva s. viº paragaditārtha 2. 161 pakvataila 2, 107 paranaralābha 1. 51 pakyānna 2, 27 paramānna 1. 38. 96 parasparam 2, 138 paksa s. nijaº paksacara 2, 23 parasparena 2, 148 paksicara 2, 23 parahrdayābhiprāya 2. 161 parājaya 2, 53 paksin 1, 13; 2, 79 panka s. dustaraº 2.98 parābhava 2, 53 pańkaja 2. 120 parāsu 2, 54, 103 pangu 2. 110 parigla s. dvara" paricaya s. krtaº pacana 1. 90; 2. 88, 159 pari hada s. s a o pañcatva 2. 9, 12 pañcanamaskāra 1. 19 parinayana 2. 47 pañcanamaskrtamantra (= °krtiparinavaliadyutsava 2, 74 paritosa 2, 71 mantra) 1. 22 pañcabhūta 2. 156 paridevana 1, 70 paridhavana 1, 13 pañcarātra 1. 26; 2. 12 paribhava 2, 4 pañcāhorātra 2. 24 parimuktadeha 2. 49 a pata s. krsnaº periyonana 1, 02 pataha 2.61 parivedana 1, 70 patola 2, 123 pathana 2, 43 pat s. apatita 1. 58 + vi -- ni s. vinipata pareta 2, 71 patana 2, 9 patākā 1. 120 parna s. suº 2. 100

parvanka s. manio

|                                     | 4 0                                                                    |
|-------------------------------------|------------------------------------------------------------------------|
| parvata 1. 65                       | pipāsā 1. 8                                                            |
| parvatabheda 2. 87                  | pipīlikā 2. 17                                                         |
| palāyana 2. 97                      | piśāca 2. 30, 77, 90, 92                                               |
| palyanka s. paryanka                | pītha 1. 133                                                           |
| pallava 2. 117                      | pīdā s. anga <sup>0</sup> , svašarīra <sup>0</sup>                     |
| pavanaprakṛti 1. 13                 | pīta 1. 12, 66                                                         |
| 1 paś + pra 1, 100                  | pītāmbara 2. 64                                                        |
| paśugodoha 1. 92                    | pīyūṣarasa 1. 132                                                      |
| paśuprāpti 1. 91                    | pīlu 2. 115                                                            |
| paśusampatti 1. 122                 | pīluka 2. 123                                                          |
| 1 pā s. pāna 1. 33, 37, 46, 53, 55, | puñja 2. 98                                                            |
| 60, 79, 105, 110, 132; 2. 31, 32    | punya 1. 4; 2. 159                                                     |
| pāṃsu 2. 103                        | puṇyajana 2. 159                                                       |
| pāṃsula 2, 146                      | puṇyatīrtha 1, 19                                                      |
| pāṃsulabhūtala 2. 81                | puṃnāga 1. 138                                                         |
| pākasthāna 2. 25                    | pur s. yamapur                                                         |
| pāṭala 1. 144                       | pura s. yamapura, yamapura-                                            |
| pāņi 1. 73                          | yātra 1. 80                                                            |
| pāṇḍura 1. 137                      | purā 2. 158                                                            |
| pandurānga s. atyanta o             | purīṣa 1. 8, 34, 55, 99                                                |
| pāta 2, 139                         | puru (?) 1. 18 a                                                       |
| pātra 1. 43                         | purușa 2. 46                                                           |
| pādacara s. padacāra 2. 17, 23      | pulaka s. vipula <sup>0</sup>                                          |
| pādapa 1. 141, 146; 2. 117          | puspa s. aruna <sup>o</sup> , malina <sup>o</sup> , rakta <sup>o</sup> |
| pādukā 2. 14                        | 1. 76, 144; 2. 59                                                      |
| pādukākāra 2. 108                   | puspita s. su o 1. 102; 2. 38                                          |
| pāna s. somaº 1.48, 60, 90; 2.30,   | pūtara 2. 22                                                           |
| 107                                 | pūj 1. 41                                                              |
| pānīya 2. 32, 143                   | pūjana s. devaguru <sup>o</sup> 1. 129                                 |
| pāpa 1. 4                           | pūjanīyadevapratimā 2. 57                                              |
| pārāvata 1. 98                      | pūjā s. guru <sup>o</sup> , viracita <sup>o</sup> 1.23, 129            |
| pāribhadrataru 2. 38                | pūjāpāta 2. 58                                                         |
| pārthiva 1, 54                      | pūjya 1. 38                                                            |
| pālay 1. 69                         | pūti 2. 106                                                            |
| pāśa 2. 136                         | pūrņa s. suparņa <sup>o</sup> 1. 101                                   |
| pika 1. 98                          | pṛthivīpati 1, 53                                                      |
| pingakapinjala 2. 20                | peki 1. 98                                                             |
| pingadrś 2. 65                      | peśala 1. 76; 2. 59                                                    |
| pingalākṣi 2. 84                    | potakī 1. 98                                                           |
| pingalocana 2. 66                   | potra 2, 136                                                           |
| pitar 1. 107                        | potrin 2. 151                                                          |
| pitṛtarpaṇa 2, 47                   | polikā 2. 28                                                           |
| pitta s. rakta <sup>o</sup>         | prakatam 2. 127                                                        |
| pittaprakṛti 1, 11                  | prakatībhū 1. 67                                                       |
| pittaroga 2. 69                     | prakara s. kantakaº                                                    |
| pittala 1, 147; 2, 131              | prakṛti s. pavana <sup>0</sup> , pitta <sup>0</sup> 1. 4               |

|                                                 | 403                                  |
|-------------------------------------------------|--------------------------------------|
| prakṛtivikāra 1. 4                              | prenkholana 2. 14                    |
| prakṣālaṇa 2. 14                                | preta 2. 77, 92                      |
| praksepana 1. 41                                | pretayuta 2. 42                      |
| prati 2. 157                                    | prosita 1. 64                        |
| pratiksepa 2, 79                                | plaksa 1. 146                        |
| pratimā s. pūjanīyadeva", sa-                   | plavangama 2. 151                    |
| rvajñaº 1. 129                                  | plu 1. 14                            |
| pratisthä 1. 61                                 |                                      |
| pratīkahīnatva 2. 141                           | **                                   |
| pratyanga 1. 57                                 | p hanin 1. 26, 81                    |
| pratyavasana 2. 117                             | 2 phal 1. 21                         |
| prath 1. 22                                     | phala s. bahula o, sa o, sa to 1.18, |
| prathana 1, 111                                 | 65 a, 76, 77, 138, 145, 146; 2. 59,  |
| prathama 1. 15; 2. 138                          | 117, 122                             |
| prathita 1. 54                                  | phalakusumapūrņapāņi 1. 18 a         |
| pradarśana 1. 106                               | phalada 1. 15<br>phaladayaka 1. 17   |
| pranastavastuprabhava 1, 7                      | phalavihina 1. 6                     |
| prapāta 2. 13                                   | phalasamkula 2. 116                  |
| prabhūta 1, 47                                  | phalahīna 2. 34                      |
| pramada 2. ss                                   | phalayana 2. 97                      |
| prameha 2, 31                                   | phalita 1, 85, 102, 142              |
| pravahana 2. 142                                | phāla 2. 132                         |
| pravāla s. maņi o                               | phena s. sa <sup>o</sup> 1. 105      |
| pravāsa 1. 44                                   | рисии 5. 5и 1. 100                   |
| pravrajyā 2. 87                                 |                                      |
| praśasta 1, 134                                 | b aka 2. 21, 122                     |
| prasabham 1. 111                                | bakula 1. 144                        |
| prasabhāt 2. 53, 84                             | badara 2. 123                        |
| prasāda 1. 1                                    | badarī 2. 115                        |
| prasutikābhavana 2. 25                          | bandh s. griva baddha 1.61:46.       |
| prasūna s. surabhiº 1.65a, 66, 90,              | 49                                   |
| 143; 2, 120                                     | + ni 1. 60                           |
| prastara 2. 102                                 | bandha s. bhuja" 1, 41: 2, 4, 4°.    |
| praharana 2. 2                                  | 46, 53<br>bandhana 1, 41, 115        |
| prāṃśu 1. 145<br>prākāra 1. 88; 2. 80, 139, 142 | bandhani 2. 135                      |
| prājīa 1. 22                                    | bandhu 1, 93; 2, 4                   |
| prājya 1. 27, 32, 33, 54, 34, 134               | bandhujana 1. 82                     |
| pranc 1. 56                                     | bandhuviroaha 2. 3                   |
| prāna 2. 52, 71                                 | bandhuka 2. 112                      |
| prāpa s. suprā pa 1. 148                        | bala 1. 116                          |
| prayas 1. 148                                   | bahala 1. 77                         |
| prāsāda 1. 33, 43, 74, 79, 95; 2. 139           | bahula s. bohu?                      |
| priyamvada 1. 104                               | bahulachāya 1. 145                   |
| priyaka 2. 116                                  | bahulaphala 1. 86                    |
| priyangu 2. 116, 125                            | balin is 2, 2                        |
| Erel and and                                    |                                      |

bhīti 1. 52

3 bhuj s. bhojana 1. 30, 38, 126; bādham 1. 11, 56; 2. 70 bāṇa 2. 113 2.48 bālā 2, 63 bhuja 1. 35 bāhu 1. 132; 2. 41 bhujaga s. sita bāhubahula 2. 49 a bhujanga 2. 11 bidāla cf. vidāla 2. 18 bhujabandha 1.61 bimba s. iṣṭadeva<sup>o</sup>, jinapati<sup>o</sup> bhujayuga 1. 69 bilva 1. 146 bhujā s. nija o 1. 45, 108 bībhatsa 2. 78 bhū s. sphutībhū bukasa 2. 129 bnū + anu s. anubhuta buddhivrddha 1. 19 + pari 2. 62 buddhisiddhi 1. 103 + pra 1. 61 budh 1. 53, 54 + prādur 2, 29 bubbula (?) 2, 122 bhū (Erde) 1. 50; 2. 98 bubhuksā 2. 153 bhūkampa 2. 94 brmhita 1. 135 bhūta 2. 92 bhūtala s. dalitao, pāmsulao bedā s. vedā brahmahatyā 2. 62 bhupa 1. 107 bhakti 1.83 bhūpacakra 1, 123 bhaks 1, 39, 43, 76; 2, 31, 126 bhūpati 1. 25 bhaksa s. sarvaº bhūpatva 1. 91 bhakṣaṇa 1. 35, 113; 2. 27, 106, 116 bhūmi 1. 30, 45 bhaksya 1. 96 bhūmicakra 1. 123 bhanga s. pattanao, rāstrao 2. bhūmipati 1. 49 57, 140, 141, 150 bhūmibhoga 1. 49 bhaj - aram 1. 27 bhūmiruh 2. 52 bhañjana 2. 14 bhūmiruha 1. 14; 2. 52 bhatta 2. 160 bhūmī s. sthalao bhanita 1. 149 bhūriyaśolābha 1. 137 bhadrabāhu N. pr. 2. 160 bhūşaņa 2. 2 bhaya s. mṛtyuº 1. 8 bhrsam 2, 110 bhayayuta 2.60 bheka 2. 22 bhara 1. 40 bheda s. mandala o bharita 1. 40 bhaisajya 2. 124 bhavana s. prasūtikā 1.84 bhoga s. bhūmiº 1. 46 bhojana s. śāliº 2. 47 bhasman 1. 150 bhramsa s. sthānaº bhāgia s. jīva° bhajana s. śreyo 1. 121 bhram + pari 1. 128 blanda s. dohana, mrnmayao bhramana s. cakrao 1. 125 bhāndaka 1. 105 makara 2. 22 bharya s. nija o makusta 2. 125 bhāva s. nara<sup>o</sup>, nārī<sup>o</sup> 1. 9, 12 maksikā 1.64 bhiksu 2. 51 majj s. majjana bhid s. abhinna + ni s. ni majjana 1. 38; 2. 70

- vi - ni 2. 70

| majjan 2. 106                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| majjana 2. 145                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| majjā 2. 117                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| mañcaka 1. 87                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| mañjari 2. 117                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| mani 2. 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| manika 1. 10                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| maniparyanka 1, 72                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| manipravāla 1. 10                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| maņisimhāsana 1. 72                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| mandana 1. 68, 122; 2. 72                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| mandala 1. 42                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| mandalabheda 2. 12                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| matkuna 2. 23                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| matta 2. 71                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| mattakarin 1, 52                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| mathana 1. 41                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| mad s. unmāda, matta 2. 48                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| mada 2, 77                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| madana 2. 116                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| madgu 2. 78b                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| madya 1. 36; 2. 48                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| madhu 2. 107                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| madhumaksikā 2. 54                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| madhūka 2. 112                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| madhya 2. 138                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| manuja 1. 79                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| mantra 1. 91                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| mantritva 1. 91                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| manthāna 2. 136                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| manda 2. 93                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| mandira 1. 42                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| mar 1, 46                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| marakata 1. 124                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| marana s. suhṛnº 1. 70; 2. 28, 30,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 44, 45, 47                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| maranāvaha 2. 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| marica 1, 141                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| marutānka 2. 18                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| markatikā 2. 17                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 1 marj - pra s. drstapramrsta                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| malina 2. 146                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| malinapuṣpa 2. 76                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| malinavapus 2, 76                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| malināṃśukatā 2. 75                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| malinānga 2. 51                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| AND DESCRIPTION OF THE PARTY OF |

malla 2, 147 maśaka 1. 64; 2. 23 masana 2, 38 masrna 2, 69 mastaka 1, 35 mahat 2, 86 mahāvrddhi 1. 51 mahisa 2, 85 mahist 2. 24 mahī 1. 31. 109 mahībhāga 2. 146 mahīyas (?) 1. 69; 2. 86 māmsa s. vipakva<sup>o</sup>, sadvo<sup>o</sup> māngala s, durvā" māngalya 1. 105; 2. 148 māngalyaprada 2. 148 māngalyavaikalya 2. 138 māndalika 1. 50, 62 mātanga s. sitaº 1. 25, 94 mātāpitar 1. 83; 2. 6, 91 mātulinga 1. 139 māna 1. 125; 2. 2 mānava 1. 25; 2. 42 mānahāni 2. 51 mānusīya 1. 32 māndya 2. 48, 141 mānya 1. 73 mārjāra 2. 82 mālā 1. 133 mālasvapna 1, 6 mālya 2. 49 mālvadhārin 2, 69 malvadharini 2, 62 māsa 2. 126 māsatraya 1. 16 māsayuga 2. 78 b māsaikaphala 1. 16 mitra 1, 93 mithvā 1.53 mīna 1. 114 mukuta 1, 69, 118, 121 mukura 1. 121 mukusta 2, 125 muktakeśa 2.67 muktā 1, 10, 114, 117 muktāhāra 1. 69

mukha s. svao muc 2, 52 muc + pari s. parimuktaº + vi s. vimoksa 1. 60, 108 mucukunda 1. 143 munda 2. 51, 90 munditakeśa 2. 61 mudga 1, 126 mudgara 2, 132 muni 2, 78a munindra 1, 141 mustika 2. 109 musala 2, 133 mūtra 1. 8, 37, 55; 2. 44 mūtrav 2, 45 mūla 2. 119 mūsaka 2, 17 mrga 1, 114; 2, 15, 85 mrgapati 1, 25, 94 mrgamada 1, 92 a mrtaka 1. 116 mrtasvavamśva 2, 86 mrttikā 1. 120 mrtyubhaya 2, 49 b mrdvīkā 1. 140 mrnmava 1, 53 mrnmayabhānda 1. 91 megha 1, 10 medas 2, 106 merugiri 1, 136 mesa 2, 85 maithuna 2. 159 moksa 2.46 mauktika 2, 2 maurvī 1. 40 mlāni s. dhanadhānyaº 2. 144 mlānikara 2, 2

yajñāgama 1. 106 yatigeha 2. 102 yatendriya 1. 3 yam s. yatendriya + ni s. niyatam yamagrhagamana 2. 63 yamageha 2. 102. 128

vamadiś 2, 66, 67, 71, 89, 92 yamapur yamapura2, 84 yamapurayātrā 2, 25 yamavasati 2. 29, 105 yava 1, 106 yavana N. Pr. 2, 49b, 78a yaśolābha s. bhūrio  $y\bar{a} + \bar{a} + 1.44,59$ + pra 2, 57 yātrā s. yamapura<sup>o</sup> 1. 129 yātrārcana 1, 127 yāna 1. 56, 74, 125; 2. 3, 68 yāpyayānaka 1.88 yāma s. caturthao, trtīvao, trivāminī 1, 15 yāmyā 2. 37 yamyabhimukha 2, 42 yuga s. māsaº 2, 136 yugamdharā 1, 126 yugala 1. 69 yuj 1. 54 + vi 1, 108 yuddha 2, 20, 53, 147 yuddhakrt 2. 18, 19 yudh 1, 52, 53 yuvatı 1. 68 yūkā 2. 23 yūthī 1. 144 yūpa 1. 95; 2. 40 yoni s. jananio vonicheda 1, 28 yosā 1. 28 yosit s. suº 1. 28, 64 yauvana s. sa o

rakta 1. 12, 47, 66; 2. 49, 51, 69, 120 raktakaṣāyāmbaratā 2. 75 raktacandana 2. 104 raktanīlavastra 2. 51 raktapitta 2. 69 raktapuṣpa 2. 34 raktaprasūna 2. 25 raktavarņa 2. 104 raktāmśuka 2. 62 raktāmśuka 2. 62 raktāngarāga 2. 62, 72 raktopala 2. 103

| raksā 2. 98                                              | riramsā 2. 153                                        |
|----------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|
| rac s. racita 1. 23                                      | ru - vi s. viravana                                   |
| + vi s. viracit a <sup>0</sup> 1. 24: 2. 146.            | ruja 2. 30                                            |
| 152                                                      | rudhira 1. 48                                         |
| racita 1. 40                                             | rudhiradhunī 1. 48                                    |
| raj 1. 101                                               | rudhirasrāva 1. 48                                    |
| rajaka 2. 108                                            | ruh s. rohana                                         |
| rajata 1. 43                                             | + adhi s. adhiroha 1.53,56,                           |
| rajanī 2. 96                                             | 63, 84, 85, 86, 94; 2, 68, 85                         |
| rajanīkara 2. 12                                         | - ava 2. 52                                           |
| rajanīśa 2. 96                                           | + a s. aradhakrodha 1. 14.                            |
| rajju 2. 10, 136                                         | 30, 40, 44, 52, 79, 132; 2.37,                        |
| rana 2. 16                                               | 38, 39, 42, 52, 67, 142                               |
| ranabhaya 2. 45                                          | adhi ā s. ad hyarohaya                                |
| rata 2, 28                                               | - sam - a                                             |
| rati 1. 8, 73                                            | rūksa 2. 51                                           |
| ratnakośa 2. 160                                         | rūpa s. dṛṣṭapramṛṣṭa <sup>0</sup> , sva <sup>0</sup> |
| ratnākara 1. 131                                         | rūpavant 1. 78                                        |
| ratnoccaya 1. 95                                         | rūpasvin 1. 78                                        |
| ratnopacaya 1. 95                                        | rupya cf. rūpyaka 2. 2                                |
| ratha 1. 25, 87                                          | rūpyaka cf. rūpya 1. 124                              |
| rathapalāyana 2. 97, s. Nachtr.                          | retas 2. 28                                           |
| rada 2. 128                                              | roga s. akṣiº, atīsāraº, kṣayaº,                      |
| randhra s. karnaº                                        | pitta <sup>o</sup> 1. 83; 2. 44                       |
| rabh + pari 1. 68; 2. 62, 84                             | rogin 1. 83                                           |
| ram s. dharmarata, rata                                  | rocana s. gorocanā 1. 70                              |
| ramaņī 2. 62, 76                                         | rodana 1. 70; 2. 44                                   |
| rava s. tūryaº 2. 15                                     | rodhra 1. 92 a                                        |
| rasa s. pīyūṣaº 2. 127                                   | roman s. dirghadantanakha"                            |
| rahita s. dhūmaº                                         | 1. 57                                                 |
| rākṣasadoṣa 2, 70                                        | rorukā (?) 2. 15                                      |
| rāga s. aṅga <sup>0</sup> , raktāṅga <sup>0</sup> 2. 152 | rohana s. gulmaº                                      |
| rājakula 2. 151                                          | rohita 2. 34                                          |
| rājaśrī 1. 101                                           | rohitaka u. rohitaka 2. 113                           |
| rājādana 1. 140                                          | rohya 2. 15                                           |
| rājīva 1. 150                                            | raupyaka 2. 2                                         |
| rājya 1. 32, 35, 38, 50, 54, 55                          | I 0                                                   |
| rājyaśrī 1. 101                                          | lakuca 2. 112                                         |
| rātri s. pañcarātra, pañcāho-                            | laksana s. svapna"                                    |
| rātra                                                    | laksay 4 sam - upa 1. 17                              |
| rāva 2. 15, s. Nachtr.                                   | laksmi s. narapati", urpa" 1. 5.4.                    |
| rāśi s. dhanyaº                                          | 47, 50, 57, 67, 108, 130                              |
| rāṣṭra 1. 55                                             | lagna 2. 65                                           |
| rāṣṭrabhaṅga 2. 140                                      | latvā (?) (lattha?) 2. 125                            |
| rāsabha 2. 15, 67, 68, 89                                | lata s. suskahra <sup>o</sup>                         |
| ripu 1. 42; 2. 53, 78                                    | labh 2, 120                                           |
|                                                          |                                                       |

layayuta 2, 60 lalana 2. 64 lalātikā 1. 119 lalita 1. 72 lavanga 1. 142 lavana 1. 150 lavalī 1, 142; 2, 116 las + vi 1, 136 lāngala 2, 136 likh s. lekhana 1. 50  $ling + \bar{a} 2.64$ lingacheda 1. 28 lingin 1. 107 lip + vi s. kajjalatailavilipta liptasarvānga 1. 55  $1 \, l\bar{\imath} + sam + \bar{a} \, 1.69$ līla 2. 147 luth 1. 39 lul + vi s. vilulitaº lulitakeśa 2. 37, 67 lekhana 1.82 lok + ava 1. 12; 2. 155 + ā s. ālokana loka 2. 127 lokavyavahāra 1. 149 locana s. pinga0 loman 2. 8 lomasa 2. 17 lostakā 2. 100 loha 2, 101, 131 lohita 2, 45

vamáya s. mrtasvaº 2. 86 vaka (s. baka) 2. 21 vajra 1. 124 vañjula 2. 111 vaṭāra 2. 135 vaḍavā 1. 104; 2. 24 vad 1. 107, 127; 2. 61 vaḍha 1. 41; 2. 4. 6, 43, 53 vana 1. 45, 54, 100 vanaspati 1. 85; 2. 35 vanitā 2. 146 vapana 2. 9, 25, 159 vapurglāni 2. 50 vapus s. malinaº 2. 10, 144

vayas 2, 138  $1 \text{ var} + \bar{a} 1.40$ + vi 1. 58 varna s. cāruo, raktao vardh + sam 1.63 varya 1. 65 a valaya s. digo valkala 2. 10, 117 valmīka 2. 36, 39, 99 vallī 1. 108, 117; 2. 10, 36, 39 5 vas + ni 2. 48 + pra s. pravāsa, prosita vasati s. vamao vasana s. gatao, vigatao 1.68,74; 2, 49 vasudhādhipati 1. 62 vasunāśa 2. 4, 7 vasundharā 1. 115 vastu s. abhaksyaº 1. 22; 2. 156 vastuprabhava s. pranașțaº vastra s. dhautaº 1. 122, 125; 2. 51 vastraka s. sitaº vastravivarjitānga 2. 78 a vah 2, 145 vahana 1. 111 vahni s. sadh um ao vāgbhatta N. pr. 2. 160 vācaspati N. pr. 2. 160 vājin 1. 150 vāñch 2. 81 + abhi 2. 77 vātaprakrti 1. 13 vātavrsti 2. 95 vātyācakra 2. 155 vāda 2. 53, 148 vādana 1. 127 vādya 2. 61 vānara 2, 82, 85 vānarī 2. 84 vāpī 1. 128 vāmana 2. 110 vārana 2. 3 vārinidhi 1. 114 vārivimoksa 1. 112 vāsara 2. 78 a 1 vāsas s. sumalinasaº 1. 75

| 77.01                                  | CIRCL |
|----------------------------------------|-------|
| vāhana 2. 80, 85                       | V     |
| vikarāla 2, 84                         | V     |
| vikarālanetrapattra 2. 64              | vi    |
| vikalānga 2. 110                       | V     |
| vikāra s. prakṛti <sup>o</sup> 2. 49 b | V     |
| vikṛtagātra 2. 25                      | νi    |
| vikṛtāṅga 2. 66                        | γj    |
| vikṣepaṇa 1. 41                        | Vi    |
| vigatavasana 2. 90                     | vi    |
| vigataśanka 1. 113                     | Vi    |
| vigarhita 2. 72, 104                   | vi    |
| vigumphana 1. 90                       | Vi    |
| vicakila 1, 143                        | vi    |
| vicarana 2. 16                         | : vi  |
| vicikila 1, 143                        | . Vi  |
| vița 2. 110                            | vi    |
| vițapa 1. 139                          | Vi    |
| vidambita 2. 90                        | · vi  |
| vidāla cf. bidāla 2. 18                | vi    |
| vitatha 1. 8; 2. 98                    |       |
| vitathatva 1, 22                       |       |
| vitāna 2. 25                           | Vi    |
| vitta 1. 64, 81, 131; 2. 91            | vi    |
| vitrāsana 2. 78                        | 1     |
| vid - ni 1. 18a                        | vi    |
| vidyādhigama 1, 106                    | Vi    |
| vidyut 2. 13                           | vi    |
| vidruma 1. 117                         | vi    |
| vidhi s. adhyayanaº                    | Υİ    |
| vidhivaśatas 2. 26                     | VI    |
| vidhurita 2. 121                       | LI    |
| vināśa 2. 149                          | ΥI    |
| vinipāta 2. 7, 12, 36                  | Λi    |
| vipakyamāmsa 2. 27                     | _ v;  |
| vipattisamprāpti 2. 146                | , vi  |
| vipads. nrpa0, samasta0 2.49, 147      | / j.  |
| vipadāspada 2. 92                      |       |
| viparīta 1. 149                        | VI    |
| vipāta 2. 94                           | Δì    |
| vipina 2. 25                           | Δì    |
| vipula 1. 145                          | ٨i    |
| vipulapulaka 1. 73                     | V:    |
| vipra 1. 18a, 24, 60, 107              | ve    |
| vibhītaka 2. 113                       | TE    |
| vibhīṣaṇa 2. 137                       | 76    |

vibhati 1, 110

rimala 1. 9 imāna s. tridaša<sup>6</sup>, sura" 2. 142 imoksa s. vārio iracanā 2. 1 iracitapūja 1, 103 iramci 1. 19a irayana 2. 16 irecana 2, 44 irodha s. bandhuo ilāsinī 1, 122 ilulitakeśa 2.66 ilepana s. krsnaº 2. 64 ilokana 2. 20 ivara 2, 26 ivāda 1, 13, 42 ivāha s. svaº ividhadhānya 1. 63 ivrddhi 2. 143 is 2, 54 -- sam -- upa 1, 72: 2, 81 + pra 2. 54 isesa s. svabnae iśesaka 2. 150 vi; - pari s. parive; a isa 1. 46 isnu 1, 129 ihaga s. sitaº 1, 81, 114 ihita 2, 1 ihīna s. jātio Iksana 1. 95; 2. 15 īnā 1. 73, 127 Ithī s. surabhavana" rka 2, 16, 82, 89 rksa s. ksīraº 1. 102 rdiha s. jāana", baddhi" rddhi s. kutumba", dhana, maha", sahaja" rścika 1. 81 rsabha 1. 25, 94 rsti 2. 7, 95 rstinipāta 1, 10, 77 e/lo 1, 11 enu 1. 92 vedhani 2. 135

veśman s. śmaśāna6 vesa s. cāruvarņa0, suvesa0 vest 1, 62, 64 + pari 1. 75 vesara 2, 15 vaikalya s. kalyāna0, māngalya0 vaikhānasa 2, 93 vaidūrya 1. 124 vaidva 2, 110 vyajana 1. 121 vyatyaya s. tado vyatyāsa 2. 138 vyavahāra s. lokaº vyasana 1, 58; 2, 39, 74, 137 1 vyā 2. 129 + upa 1. 46 + sams. samudrasamvīta vyäghra 2, 82 vyādha 2. 108 vyādhi 2. 9, 144 vyādhibhava s. ādhio vyāla 1. 115; 2. 78

sams + pra s. prasasta śakuni 1. 78; 2. 20, 79 śakti s. nijaº 1. 22 śakraketu 2. 139 śakradhyaja 1, 87 śank 1. 113 śankā s. vigataśanka 2. 3, 28 śankha 1. 114, 117 śatapattrī 1. 144 śatapadika 2. 11 śataśas 2. 20 śatrujana 1. 134 śatrusainya 1. 40 śabara 2. 108 śabda 1. 98; 2. 149 śam s. śānta 2. 37 śamī 2. 115 śayana 1. 74, 125; 2. 5, 14, 80, 95, 100 śayyā 2. 102 śara 1. 40 śarabha 1. 94; 2. 89

vratati 2, 118

vrīhi 2. 125

śarīra 2. 9, 141 śarīrakheda 2, 78, 97 śarīranāśa 2. 145 śalabha 2, 23 śallaka 2, 18 śava 2, 40 śaśa 2, 17 śaskulikā 2, 28 śastākarnana 2, 149 śastra 1. 29, 123, 125 śastrābhighāta 2. 33 śāka 1. 76 śākhā s. kalpitaśākha śākhin 2. 121 śādvala 1. 10 śādvalabhūmi 1. 136 śānta 1, 82 śāpa 2. 98 śālika 1. 126 śālibhojana 1. 30 śālmaliyrksa 2. 38 śāstar 1. 134 śimśapā 2. 115 śikhara s. śailaº 1. 14, 79 sikharin 1. 14 śikhariśikhara 1, 79 sikhāgra 2. 52 sita 1. 59 s. Nachtr. śitikantha 1. 97 śiras 1. 27, 49, 69, 80; 2. 9, 83 śirīsa 1. 138 širo-Sbhyanga 2, 152 śilā 1, 43 śilāśālā 2, 48 śilīndhra 2, 114 śilpakāra 2. 109 siva s. a 1. 5 śivakara 2, 110 śivadūsana 2. 16 śī + adhi 2, 99 + ava 2. 99 śuka 1. 98 śukti 1. 114, 117 śukra m. 1. 37 śukla 1, 150; 2, 34 śunthi 2. 124

śunaka 2, 89 śubba 1, 20 śubhakara 2, 87 śubbakārin 2, 87 śubhasampatti 1, 122 śubhāvaha 2. 21, 121 śubhāśubha 1, 2 śubhāśubhasvapnādhikāra 2. 161 śubhāśubhāvaha 2, 157 śubhra 1, 26, 30, 75 śubhrāmbaratā 1, 70 śuska 2, 34, 39 śuskāngalata 2, 63 śūkara 2. 49 b vgl. sūkara śūrana 2, 119 śūrpa 2. 136 śūla 2, 40 śrnkhala 2, 136 śrnga s. giriº 1. 33 śrngin 2. 151 śekhara 1, 119 śelu 2. 114 śaila 1, 77 śailaśikhara 2, 140 śailaśilā 2, 48 śaivala s. saº 2, 130 śoka 1, 8; 2, 28 śokarta 1. 65 śocana 1, 70; 2, 43 śonamani 1. 124 sonita 1, 37 śobhāñjana 2, 116 śosa 2, 89 śaucika 2. 108 śaundika 2. 109 śmaśana 1. 55: 2. 40 śmaśanaveśman 2, 48 śmaśrutā s. dīrghanakhaº śyāmāka 2, 126 śyena 2. 20, 79 śravana 2, 150 śrānā 2, 28 śrī 1. 65 a, 77 śrīcandana 1. 92 a. 141 érītaru 1. 146

śruta 1. 4

śruti 2. 7 śreyobhājana 1. 75 śvapaca 2, 30, 77, 90, 92 śvāpada 1, 81 Satka 1. 5 satcarana 2, 23 sadvarana 2, 23 sasthika 1, 126 samvatsara 1. 15 samvatsarārdha 1, 15 samvatsarīvakrtva 2, 47 samśraya 2. 143 samstava 1, 18 samstavana 1. 18 samsthana s. grhaº samhati 2. 101 sakelikamala 1, 67 sakrodha 1, 12 sakhī 1. 68 sagomaya 2, 32 samkleśa 2. 4 samkleśakara 2, 87 samga 2, 72 samgati 2, 92 samgaraka 2, 123 sajala 1. 9 sajjana 2. 6 samcara 2, 143 samcālana 2. 56 sat 2, 159 satatam 1.9 satphala 1. 20 satvam 1. 108 samtati 2, 101 sad + \(\bar{a}\) 1. 1 + ni 1. 38, 99 + pra + vi 1. 99 sadana 2. 3, 142 sadaya 1. 3 sadyomāmsa 1. 36 sadhana 1. 104 sadhanadhānyahāni 2. 143

sadhumavahni 2, 88

sadhumanala 2. 134

sārasa 1, 97

| sant 2. 159                               |
|-------------------------------------------|
| saṃdaṃśa 2. 135                           |
| samdeha 2. 77, 128                        |
| samdeha 2. 77, 128<br>saparichada 1. 78   |
| saptadala 2. 114                          |
| saptadina 1. 80                           |
| saptānga 1. 80                            |
| saphala 1. 20, 85                         |
| saphena 1. 105                            |
| samadhātu 1. 3                            |
| samaya 2. 95                              |
| samayāpa 1. 96                            |
| samastavipad 2. 26                        |
| samutthaka 1. 145                         |
| samudrasamvīta 1. 45                      |
| samedha 1, 63                             |
| sampūrņa 1. 101                           |
| sambhakti 1. 132                          |
| sambhūti s. durlabha°                     |
| sammārjanikā 2. 133                       |
| sayauvana 1. 68                           |
| sar + anu 1.57                            |
| + abhi s. abhisarana                      |
| saras 1. 10, 65                           |
| sarasī s. hṛdayaº                         |
| sarasvatī 1. 1, 67, 130                   |
|                                           |
| sarit 1. 10, 65<br>sarp + sam 1. 18 a     |
|                                           |
| sarvajña 1. 103<br>sarvajñapratimā 1. 129 |
| sarvajnapratima 1. 129                    |
| sarvato Shhimukha 1. 68, 70, 74           |
| sarvabhakṣa 2. 88                         |
| sarṣapa 1, 106                            |
| salilāśaya 1. 38                          |
| savidha 2. 94                             |
| saśaivala 1. 10                           |
| sasuvarņa 1. 31                           |
| sahakāra 1. 140                           |
| sahajavrddhi 1. 51                        |
| sahasram s. kanaka <sup>o</sup> 1. 26     |
| sahita s. tridaṇḍaº                       |
| sādh + pra 1. 3                           |
| sādhu 1. 83                               |
| sādhusvapna 2. 1                          |
| sāmrājya 1. 27, 55, 80, 84                |
| sāra s. a <sup>o</sup>                    |
|                                           |

sārikā 1.98 sārnava 1, 31 sārdra 1, 32 sārdham 1. 51 sāla 2. 111, 114 sahasa 1, 12 simha 2, 46 simhanāda 1. 135 simhāsana s. manio 1. 95 sicaya 1. 67 sita 1. 9, 59, 84 sitakusuma 1.71 sitaturaga 1, 84, 109 sitabhujaga 1, 109 sitamātanga 1.84 sitavastraka (?) 2. 78a sitavihaga 1. 84, 109 sitātapatra 1.88 siddhi s. dhanao, buddhio sindūra 2. 33. 104 sindhura 1, 53 sīdhu 2. 30 sīsa 1, 147; 2, 131 sukhāvaha 2, 21, 139 sucirād 1. 13 sujana 1, 93 suta 1, 22 sutalābha 1. 124 sutirtha 1.24 sudhī 1. 18; 2. 1 sundarī 1. 104 supadmarāga 1. 66 suparnapūrna 1, 145 supuspita 1, 102 suprāpa vgl. prāpa 2. 102 sumalinavāsas 2, 76 sumalīmasavāsas 2. 76, s. Nachtr. sumukha 1. 70 sumedha 1, 63 suyosit vgl. yosit 1. 28 suyauvana 1.68 suracāpa 1, 137 surabhayanavīthī 1, 137 surabhigandhin 1, 142 surabhiprasūna 1. 133

surabhī 1, 25, 94 suravimāna 1. 95 suraśatavīthī(?) 1. 137 surebhavīthī 1. 137 suvarna s. saº suvesavesa 1, 72 suśruta 2. 160 susvapna 1, 22, 23 suhrnmarana 1. 131 sūkara 2. 78 b, 82 vgl. śūkara sūkaravukta 2. 41 sūcay 1. 5 sūcika 2. 108 sūcī 2. 135 sūtra 2. 10, 49 sūpa 1. 90 sūrana s. śūrana sūryācandramasau 1. 31 sūryodaya 1. 17 srgāla 2. 78 b srni 1. 121 setu s. jalaº sev 1. 100 saindhava 2, 124 sainya s. śatruº somapāna 1. 60, 105 saudāminī 1. 11 saudha 1.65 saubhāgya 1. 28 sauvarcala 2, 124 stavana 1. 18, 129 stūpa 1. 95 strī s. agamyao, antyao, krsnakuº, gotraº 1. 127; 2. 49b stha s. tatraº sthalabhūmī 2. 144 sthalī 1. 63; 2. 60, 133 sthāna s. svaº 1. 128 sthānabhramśa 2. 147 sthiracitta 1. 3 snapana 1, 129 snāna 1. 82; 2. 159 snuhī 2. 115 sneha 2. 31, 88, 107, 152 sparśa 1. 121; 2. 159 sparsana 1. 89; 2. 133

sphīta 1, 66 sphutana 2, 56 sphutam 2, 56, 121 sphutībhū 2. 13 sphulinga 1, 11 smarana 1, 24 sraj s. kusumaº srāva s. rudhiraº srotas 2, 145 sva s. nihsva 2, 157 svad 1. 32, 34, 142 ÷ ā 1. 36 svadevatā 1, 103 svap 1. 55; 2. 101 svapādacara 2. 23 svapna s. duho, mālāo, sādhuo suº 1. 55; 2. 98, 103 svapnacintāmaņi 2. 161 svapnanidāna 1. 4 svapnalaksana 1, 2 svapnavišesa 2. 160 svamukha 1. 92 svara 2, 18 svarūpa s. kapha svarbhānu 2. 55 svavivāha 1. 47 svašarīrapīdā 2. 5 svastika 1. 120 svasthāna 2. 56 svānga 2. 137 svāpa 1. 129; 2. 98, 102 svābhighāta 2. 132 svecham 1. 32 sveda 1. 32 had 2. 45 han s. ghatakara, ghata, -- vi - ni 2. 49 b - vi 2. 49 a hanana 1. 92 hanta 2, 156 haya 2. 3, 37 hayahesā 1. 135 1 har + abhi + ava 2. 28 + ud 1. 45

harana 2. 2, 4, 5

hāsa 1. 8
hingu 2. 129
hita 2. 1
himtāla 2. 111
huḍa 2. 15
hutāśana 1. 111
hṛḍ 1. 81; 2. 35
hṛḍaya s. parahṛḍayābhiprāya
hṛḍayasarasī 2. 29
hṛḍya 2. 127
heṣā s. haya°
hrasva s. ati°
hrīvera 2. 119

## Systematisches Inhaltsverzeichnis

(In dieses Verzeichnis sind nur die wesentlicheren Einzelheiten an den zusammenfassenden Stellen aufgenommen.)

#### Der Traum

Träume, die unberücksichtigt bleiben 1. 2

Der empirische und pathologische Traum 1.6ff.

Ermahnende, warnende Träume 1. 2 Träume und Temperamente. Die Einwirkung der Gestirne 1. 5, 9 ff.

Vorbedingung für das Zustandekommen eines weissagenden Traumes 1. 3

Systematische Einteilung der Träume und ihre Bedeutsamkeit 1.4f.

Wem gilt das Traumorakel? 1. 17; 2. 157

Wann geht der Traum in Erfüllung?
1. 15 ff.

Was kann im Traume gesehen werden? 2, 156

Verhalten nach einem günstigen Traum 1. 18 ff.

Verhalten nach einem bösen Traum 1. 21

Sühnehandlungen als Mittel gegen böse Träume 1, 22 f.

Die Ominakunde gilt auch für den Traumglauben 2, 158 Theorie der Trauminterpretation 1. 147—150; 2. 43, 127, 157

Der letzte Traum ist der prophetische 1, 20: 2, 73

Autoritäten für die Traumkunde 2.160 Traumgottheiten 1.2

Traum- und Ominainterpret 1, 19 : Der Astrolog als Traumdeuter 1, 19

#### Das Omen

Staats- und Privatorakel; die von ihnen Heimgesuchten 1. 17

Richtung des ominösen Gegenstandes 2, 88, 134

Stehen zur Linken 1. 94

zur Rechten 1. 17 Anm. 2; 2. 20

Nordosten, Süden: 1. 56; 2. 74

Entgegengesetzte 2. 61

Parallel laufende 1, 137

Stellung der Sonne in der Auguralkunde 2. 82

Kritische Zeiten 1. 17

Omen und Jahreszeit 1.17,97; 2.13,59 Tageszeit 2.78

Lebensalter; s.u. Frauen

Glückverheißende Wesen, in Menge

gesehen, vervielfachen die glückliche Vorbedeutung 1. 107

Das Entsprechende ist bei om in ösen
Wesen (Krähen, Hunden) der Fall:
2. 17, 83, 89

Erfüllungszeit des Omens 1. 17

Begriff der Sühne; deren Vollzug 1. 23

Sühne bei Blitzschlägen usw. 2. 13
bei Baumwundern 2. 52

Nahrungsenthaltung 1. 113

#### Die Gottheit

Gottheit (Hauptstelle); ihr Idol 2. 56
Götter segnen 1. 107
fluchen 2. 91
Götterbilder, ihre Bewegungen 2. 94
Phosphoreszieren 1. 74
Anblick Śiva's 1. 103
Śiva als Sender von bösen Omina 1. 28
Śivastatue 1. 129—130
Sarasvatī 1. 130
Laksmī 1. 130
Garuda 1. 132
Göttergruppen, niedere 1. 83

Asura 2, 92 Rāksasa und Piśāca 2, 92

Rāhu 2. 12 Svarbhānu 2. 55

Mythische Wassertiere:

pūtara 2. 22 makara 2. 22 śarabha 1. 94; 2. 89 timingila 2. 137

Lykanthrop 2. 18

Yama, der Todesgott und sein Sitz 2. 74

Götter und Ahnen, ihr Anblick 1.83 Ruf der Ahnen 2.86

Stammesgottheit 1. 130

Todes-Dämonen überhaupt 2. 71, 74 als Entführer 2. 71, 90

Mensch, als entführender Dämon 2. 46 Entführende weibliche Unheildämonen 2. 66

Leichendämonen, Gemeinschaft mit ihnen 2, 30, 92

Dämonen, weibliche 2. 4 weibliche, erotischer Art 2. 76 f. Schwarze Frau als Gespenst 2, 63 Schwarzer Mann 2, 37 Geisterhafter roter Mann und rote Fran 2, 62 Geisterhafte gelbe Frau 2. 64 Dämonen in Tiergestalt 2. 18 Meru-Berg 1, 136 Wunschbaum 1, 136 Götterwagen 1. 95 Nektar 1, 132 Götterelefant 1, 137 Dinge des Jenseits 2. 92 Phallus, seine Verehrung 1, 129 Feste, religiöse 2, 47 Indrabanner 1, 87 Vedastudium 2. 43 Opfer, Befleckung des O. durch Tiere 1 113

#### Brahmanen

Opferschmalz 1. 134

Menschen, autoritative 1. 83
Brahmane, sein Anblick 1. 83
(Lehrer) segnet 1. 107
flucht, zürnt 2. 91
als Sühnepriester 1. 19,
23, 107

Verhalten des Sühnepriesters beim bösen Omen 1. 23 Mönch 2. 50, 65, 93

sich Begeben in den Stand des Mönches 2. 87 Einsiedelei, Aufenthalt in ihr 1. 128

Vedaworte 1. 135 Vedastudium, Streit dabei 2. 148

#### Könige

König (Hauptstelle) 1. 150 als Träumer 1. 24 seine Krafttaten 1. 45 Königskrönung 1. 30 Insignien 1. 88 Sänfte 1. 74 Schirm 1. 121

#### Niedere Kasten

Die niedrigsten Kasten 2.92, 108, 109 Hundekoch 2. 30, 77 Töpfer 2. 97 Ölmüller 2. 97 Kirāta 2. 92 Krüppel 2. 110

#### Frauen, Kinder, Geschlechtliches

Hauptstelle 2. 4
Verwandte 2. 4, 6
Verwandte und Freunde 1. 83
Feinde; Der Anblick von Feinden ist verhängnisvoll 1. 41
Monstra 1. 17, 57
Zwillinge 2. 52
Kindesalter, seine Bedeutung 2. 4, 91

Mädchen und Knaben bringen Glück 1. 107 Vertauschung der Geschlechter 1. 51

Vertauschung der Geschlechter 1. 51 Lebensalter, ihre Verwechselung 2. 138

Hure 1. 122

Witwe bringt Glück 1, 122

bringt Unglück 2. 4 Frau ohne Bauch 2. 65

als Succubus; cf. beischlafen menstruierte 2, 4, 159

Wöchnerin 2. 4

ihr Haus 2. 25

Verbotene Frauen 1, 113 Leibesfrucht, ihr Abtreiben 2, 154

ihr natürlicher Abortus 2. 4

Unzucht, widernatürliche 1.113; 2.24

## Der menschliche Körper

Mensch mit entstelltem Körper, Krüppel 2. 50 f., 110 Monstra cf. u. Frauen Abbild des Menschen 1. 121 Nacktheit 2. 65 Kahlköpfigkeit 2. 65 Körperschmutz 2. 75 Körper, Pflanzen entwachsen ihm

2. 34 f. Leichnam 1, 116; 2, 40

Leichnam 1, 116; 2, 40 Gemütsbewegungen 2, 141 Halluzination 2, 61

#### Seine Teile

Mensch, seine Körperteile 2. 141 Phosphoreszenz auf dem Körper 1.74 Auge, Spiegelbild in ihm 1. 121 das finstere 2. 64, 66 rote 2. 84

Bartscheeren 2, 75 Clitoris 1, 28; 2, 95 Eingeweide als Zaubermittel 1, 62 Fleisch, gekochtes 2, 27 Fußtapfen 2, 141

Geruch 2. 127 Haare (ihr Mangel usw.) 2. 65 Hüften 1. 92

Knochen bringt Unglück 1. 150 Stimme von Mensch und Tier 1. 135 Zähne, ihre Reinigung 2. 144a

#### Seine Ausscheidungen

Blut 1. 48 bringt Glück 1. 29 beim Opfer 2. 101 Milch 1. 96 menstruieren 2. 4, 159 männlicher Same 1. 37

Träne (bei Tieren) 2.4 Urin und Kot 1.34; 2.45

#### Seine Funktionen

baden als Sühnemittel 1. 23 beischlafen bei schmutzigen Frauen (cf. 2. 4) 2. 146

bei dämonischen Frauen 2. 76f. besiegt- und bedrängtwerden 1. 42 besteigen von lebenden Wesen 1. 25,

von Tieren 2, 15, 89
von Gegenständen 2, 52

1) --

2. 41

bestiegenwerden 2, 42, 46

binden von Kränzen 1. 90 dürsten 2. 153 ekeln 1, 46 erbrechen 2, 44 f. von Blut 1, 48 essen (Hauptstelle) 1. 60 zu viel oder zu wenig 2. 153 von Speisen auf erhöhtem Standpunkt 1. 33; 43, 60; 2. 31 fallen 2, 52 2. 70 fluchen 2, 91 sich freuen 2, 74 sich fürchten 1. 46 Geschlechtslust empfinden 2. 153 heiraten 1, 47; 2, 74 herabstürzen 2. 52, 80 hungern 2, 153 kochen 1, 90 lachen 2, 43, 94 laxieren 2, 44, 45 liegen auf Schmutz usw. 2, 98-103 reinigen des Hauses 2. 14 der Zähne 2. 144 a von Rasenflächen 1. 10 von Gegenständen 2. 133 schaukeln (auch das Rad (2. 135) und jede rotierende Bewegung sind ominös) 2. 14, 97 chlafen im Traume 2, 81, 98-102 auf bloßer Erde 2, 98 zu viel oder zu wenig schl. 2. 153 schweigen 1. 23 singen 1, 73; 2, 61 spielen 2, 14, 85, 92 mit Todesdämonen 2. 72 Tieren 2, 85 Würfeln 1, 41 Instrumenten 1. 73 Musikmachen durch Schlagen gegen die eigenen Seiten 1. 92 sprechen im Schlaf 1. 23 stehen auf erhabenem Standpunkte

sterben 1, 70, 79, 116 streiten 2, 87, 147; cf. 1, 40-42 tanzen 2. 43 trinken 1, 36, 90 überschreiten von Gewässern 1. 90 umfallen von Tempeln 2, 140 von Gebäuden, Insignien 2 139 von Bergspitzen 2. 140 untersinken in Gruben oder Wasser weinen 1, 70, 79 zucken und zittern der Glieder 1.17 Seine Bekleidung Kleidung, schöne; deren Färbung 1. 93; 2. 4 Gewand, rotes 2. 69; blaues 2. 51; gelbes 2. 64; schwarzes 2. 62, 63; weißes 1, 30 Frauenkleider, von Männern beim Inkubationsorakel angelegt 1. 24 Schuhe und Schuhmacher 2, 5 Kopfbinde 1, 121 Sein Schmuck Toiletten- und Ausrüstungsgegenstände 1, 121 Juwelen und Schmuck 1. 95 Muschel 1, 114 Koralle 1, 117 Perlen 1, 114 Körperbemalung 2, 150; cf. 1, 119 Salbung überhaupt 2. 152 von seiten eines Brahmanen 1. 30 von seiten eines Königs 1.30 des eigenen Körpers 2.103-7 des Kopfes 2, 152 mit schmutzigen Stoffen 2. 103 ff. Salben, weiße 1. 63 Kranz 1, 133 roter 2, 69 Kopfkränze, Ohr- und Stirnschmuck 2. 150

Kranz binden 2, 59 Schminke 2, 103 Augenschminke 2, 152 Zahnschminke 2, 152

### Menschliche Gebrauchsgegenstände

Asche 1, 23: 2, 98 Banner 1, 120-1 Bild 1, 121 Bogen 1, 59 Büffelschweif 1. 121 Buttermilch 2, 107 Elefantenhaken 1. 121 Fächer 1, 121 Fackel 1, 120 Faden 2, 10, 49 Fesseln 1, 61; 2, 10 Fettarten 1. 96 Fischer 1. 114; 2. 93, 108 Fliegenwedel 1. 121 Gefäß 1, 121; 2, 144 Geld 1. 56 Gewebe 1, 62; 2, 10 Gift 1, 46 Glückszeichen 1, 120

Grabdenkmal 1. 95

Handwerkszeug 2. 132, 135 f.

Heer 1. 40, 116 Holz 2. 101

Honig 1. 96; 2. 54, 107

Instrumente, häusliche 2. 135-6

Kuchen 2, 28

Kunstfiguren von Menschen usw. 1.121

Lager 1, 74 Laute 1, 73 Maß 1. 125

Mörser und Stößel 2. 133

Moschus, tierischer 1. 92 a

Muschel 1. 117 Netz 2, 136

Öl 2. 31, 107 der Ölmüller 2. 97

Kuchen, die mit Öl gebacken 2.28

Rauschtrank 1. 36

Sänfte 1, 88

Schaugerüst 1. 87 Schiff 1. 44

gespaltenes 2, 142

Schirm 1, 59, 121

Schwert (s. Nachtr.) 1. 59

Sitz 1, 74

Speise beim Opfer s. essen 2. 47 verbotene 1. 113

Speiseregeln 1. 113

Spiegel 1, 120-1

Standarte 1. 87

Topf s. Gefäß

Waffen 1, 123; 2, 132

Wage 1. 125

Wagen 1, 74; 2, 15

Zucker 1, 38

Das Haus

Haus 2. 14

Wöchnerin 2, 25

Eindringen der Krähe in ein H. 2. 19

Vögel setzen sich auf e. H. 1. 17

Haus, brennendes 1. 80

Tempel, ominöse Erscheinungen bei 2. 140

Bauwerke, ihr Rissigwerden usw. 2. 142

Mauer 1, 88

Hof des Hauses 1. 39, 71

Küche 2. 25

Hauswerkzeuge 2, 133

Pforte 1, 88

Omina am Hause und Herde 1. 17;

2, 139, 142

Phosphoreszenz auf Häusern 1. 74

## Tiere im allgemeinen

Tiere, dämonische, s. u. Götter; vgl. besteigen

Tiere aller Arten 2. 15-23, 78-89

Weibliche Tiere 1, 104

Haustier und wild lebendes Tier 2, 18

Tiere als Angreifer 2. 78b

mit Hörnern 2, 151 mit Hauern 2, 151

Tiere mit Krallen 2, 78 Huftiere, ihr Besteigen 2. 15 Tiere, ihr Biß und Stich 1. 81 Insekten 2, 11 ihr Stich 1. 64 Niedere Tiere (Insekten) 2, 23 Ungeziefer (Fliegen, Heuschrecken, Krähen, Maulwürfe, Ameisen, Raupen usw.) 1. 81 Gewürm 2. 11 Tiere weinen Tränen 2. 4 ihr Angang 2.15 Anm.; -2.82 wilde, dringen in Dörfer usw. ein 2, 18 fressen sich gegenseitig 2.78,82 als Seelenräuber 2. 42, 67f., 82, 84, 85, 89 Einzelne Tiergattungen (Vögel s. u.) Affe 2, 82, 151 Äffin als Seelenräuberin 2. 84 Ameise 2, 17, 36 Ameisenhaufen 2. 99 Biene 2. 23, 54 Büffel, kein Haustier 2. 18 Eber 2, 41 Eidechse 2, 11 Elefant 1, 150 kein Haustier 2. 18 vor dem Wagen 1. 25 Esel 2, 15, 67-8, 89 Fisch 1, 114 Haifisch 2, 22 Hase 2, 17 Hund 2, 89 Kamel 2, 16 als Seelenräuber 2, 67, 89 Katze 2. 82 Krokodil 2, 22, 46 Löwe 1. 94 Makara 2, 22 Maus 2. 17 Pferd 1. 150 Rind (cf. Vieh) 2. 15 als Zugtier 1. 25

Schaf 2, 15, 17, 85 Schakal 2, 78 Schlange 2. 78 Schwein 2, 41 Tiger 2. 18 Vieh, sein Raub oder Tod ominös 2, 154 Wassertiere, verschiedene 2, 22 Wild 1, 114 Wolf 2, 16 Vögel

Vögel (Hauptstelle) 1. 78 verschiedene 1. 97-8; 2. 19-23, 83 ihr Kämpfen 2, 79 ihr Nesterbauen 2, 83

Brachvogel 1. 98, 104 cāsa-Vogel 1. 97 Eule 2, 20, 83 Geier 2, 20, 83 Hahn 2, 20 Haselhuhn 2. 20 Krähe 1, 97-8; 2, 19 Kuckuck (kokila) 1, 17, 97, 98; 2, 88 Meeradler 2, 21 Papagei 1. 98 Pfau 1, 97 weißer 1, 84 Rebhuhn 2. 20 Sperling 2. 19 Taube 1. 97, 98; 2. 19, 83 Pflanzen im allgemeinen Pflanzen 1. 138-146; 2. 33-40, 111-126 Blumen i. allg. 1. 39; 2. 59

Blumen und Früchte, weiße 1. 71 Baum 1, 108; 2, 52, 59

> seine Verehrung 2. 52 blühender 1. 102, 145 trockener 2, 39, 121 mit Milchsaft 1. 146; 2. 52 dessen Besteigen 1. 86 des Dorfes 2, 52 auf Kreuzwegen, Leichenhügeln usw. 2. 40

Baum, mit roten Blüten ist ominös 2.25 Baumharz 2. 69

Baumteile, verschiedene 2. 117

#### Einzelne Pflanzengattungen

Acacia Catechu 2. 115 Aloe, schwarzer 1. 92 a aśoka 1. 141; 2. 38

aśvattha 1. 23, 146; 2. 52

seine Verehrung als Mittel gegen böse Träume 1. 23

Banane 1, 139; 2, 114 Bauhinia variegata 2, 113, 116 Baumwolle 1, 150; 2, 111

Betel 1. 140, 144 a

Bohne 2, 126

Calotropis gigantea 2, 115 Capparis aphylla 2, 115, 123 Citrone 1, 139; 2, 122

Dattelbaum, wilder 2. 129

Dūrvā-Gras 1. 74, 120

Feige (cf. aśvattha nyagrodha udumbara) 1. 146; 2. 52

Ficus glomerata 2, 123

Gerste 1. 106

Getreide, weißes und schwarzes 1. 84, 85, 121

seine Hülsen 2. 101 wildes 1. 106 minderwertiges 2. 126

Gewürznelke 1, 142 Granate 1, 139 Gras (dūrvā) 1, 120

Gräser 2. 36

Hibiscus rosa sinensis 2, 120 Jasmin 1, 143-4

Ingwer, frischer 2. 119

trockener 2. 124

Judendorn 2, 115, 123 Kampfer 1, 142

Kardamomen 1. 142 Kokosnuß 2. 94

Kokosnußbaum 1. 140

kuśa 2. 119 Lack 2. 33 Lehm 1. 23 Lotus 1. 65; 2. 120

sein Genuß 2. 130

weißer 1. 71

Lotusblüte, in der Hand von Unheildämonen 1. 67

Melia Azadirachta 2. 112

Mennig 2. 33

Myrobalanenbaum 2. 94

nyagrodha 2, 52

Oleander 1. 144; 2. 120

Orange 1. 139

Palme cf. Dattel, Phoenix 2.34

Pandane 1. 144

Panicum frumentaceum 2. 126

Panicum Italic. cf. Setaria beauv.2.125

Pfeffer 2. 124

schwarzer 1. 141

Phaseolus Mungo 1. 126

Phoenix silvestris cf. Palme 2, 111

pṛśniparṇī 1. 150

Reis 1, 85, 96; 2, 31, 125

wilder 2. 126

Rettich 2. 119 Rose, die weiße; cf. Hibiscus rosa 1.144

Saccharum spontaneum 2. 119

Safflor 2. 125

Safran 2. 33, 69

Salvadora persica 2. 123; cf. 2. 115

Samī 2. 52, 123

Sandel 1. 23, 92 a, 141

schwarzer 1. 150

roter 2. 104

Schlinggewächs 1. 117; 2. 118

Senf 1. 106

Sesam 2. 31, 125

Setaria Ital. Beauv. cf. Panicum

Italicum 2. 116

Stechapfel 1, 141; 2, 113, 116, 129

Strychnin-Baum 2. 118

Symplocos racemosa 1. 92 a Syzygium Jambolana 2. 112

udumbara 2. 123

Vangueria spinosa 2. 116

vyāghrī 1. 150

Weinrebe 1. 140

Weizen 1, 106

#### Naturerscheinungen des Himmels

Sonne 2, 12

ihre Stellung in der Ominakunde 2. 82

und Mond, Verfinsterungen derselben, Sühnezeremonien dabei 2. 12

Mond 2, 12

Sterne, werden dem Sterbenden unsichtbar 1. 121

Herabfallen (Einschlagen) von "Himmelskörpern" (Sternen, Blitzen) 2.13 "Weg der Götterelefanten "als Teil des Sternenhimmels 1. 137 Milchstraße (?) 1, 137

#### des Luftraumes

Luftraum, Wandeln in ihm 2. 81 Atmosphärische Lichterscheinungen 1. 89 Regenbogen 1. 137 Hof um Sonne oder Mond 2. 12 Abendrot (Zodiakallicht?) 2. 13 Fata morgana 1. 124; 2. 12 Meteore usw. 2. 12, 13 Wind 2. 95 Luftwunder 2. 61

der Erde

Erde, fruchtbringende 1. 126 ihr Aufplatzen 2. 139 sie wird aufgehoben 1. 45 Erdboden, gespaltener 2. 137

Erdbeben 2. 94

Berge und Bäume, ihr Besteigen 1.85 Berg 1.65, 136; 2.52

seine Spaltung 2. 87 niederstürzender 1. 58

Rasenplatz 1. 10, 136

Wald 2. 25

Schmutz, Staub 2. 75, 146

Lehm 1. 23, 120

Grube 2. 26

Feld, Lusthain, Wald 1, 100; cf. 2, 25 Dorf, Stadt 1, 128; 2, 18 Einsiedelei 1. 128; cf. 2. 87 Leichenbrandstätte 2. 40

#### Fener

Feuer (Phosphoreszenz usw.) 1. 74f. beim Opfer, Omina aus ihm 2. 88 Rauch 1. 110; 2. 134

Asche 1, 150

als Läuterungsmittel 1. 23 Feuerwunder 1. 74; 2. 88

#### Wasser

Regen 1, 77; 2, 94, 95 magischer 2, 94

Wasser 1, 30, 65

Vom Monde herabfallendes Wasser 1. 30

Vom Horn der Kuh triefendes Wasser 1. 30

Weltmeer, sein Austrinken 1, 79 Gebilde der Wassertiefe 1, 114 Überschwemmung 2, 143—4 Wasserdamm 1, 115 Rieselfeld 1, 112 Wasserwunder 2, 144

#### Mineralien

Metalle, edle und unedle 1. 147 edle 1. 124 unedle 2. 131

Gold 1. 147; 2. 2 im Veda 1. 147

Salz 1. 23, 150

schwarzes; Steinsalz 2, 124

## Farben, Licht und Schatten

Farbe, weiße 1. 109
rote 2. 51, 69, 104
rote, am Gewächs 2. 25, 38
blaue 2. 51
schwarze 2. 66, 67

Farben bei Salben 2. 105

Schatten 1. 121 cf. 2. 12

Dämmerung 1. 17

Dunkelheit 2. 26

Verfinsterungen 2. 96

Finstere Schlucht 2, 70

## Index der Synonyma und Stichworte

(Die in Klammern gesetzte Zahl bezeichnet diejenige Stelle, an welcher alle im Texte vorkommenden Einzelheiten zusammengefaßt sind. Es sind hinter derselben sämtliche im "Traumschlüssel" vorkommenden Synonyma—im weitesten Sinne— aufgeführt.)

aksi drsti nayana locana

agni (1.75) anala indhana dahana hutāśana

añjana (2. 103) abhyanga abhyanjana

adri (1. 136) upala giri naga parvata sikhara sikharin silā saila

adhvan padaví mārga

anişta asiyamkara krechra klesa duhkha, na hita, nasa nesta pravinasa bandha yadha yināsa yipad vyasana sarīrakheda samklesa

antarikşa (2.12)

anna (1.96) odana kṛsara kṣaireyī dadhi dugdha navanīta paramauna sali abhakṣyabhakṣaṇa (1.113) [śrāṇā sāra sūpa

aśva (1. 150) turaga turanga vadavā vājin haya

āranyamṛga (2.18)

indracāpa (1, 137)

indradhvaja (= Indrabanner: 1. 87 cf. dhvaja)

ișța śubha sampad

ustra (2.89) karabha

rk șa (2. 16)

kapi (2.82) plavangama markatika vānara

kapota (2.19, 21) pārāvata hārīta

kalaha (2.147) amitra ākrośa nindā pratikṣepa yuddha raṇa vāda virodha kāka (2.19) dhvāṅkṣa vāyasa sārikā [vivāda

kīṭaka (2.11) kīṭa kṛmi daṃśa pipīlikā makṣikā matkuṇa māsaka yuka valmīka śatapadika

kuṭumba cf. gṛha; mitra (2.4,6) atmaja gurujana gotra bandhu matapitar vaṃśya sajjana sādhu sujana suhṛd

kūpa (2. 70) kandara kūpa garta vivara salilāsaya

krkalāsa grhagodhikā

kṛṣṇa (2.66)

keśa (1.57) kaca kūrca loman

kravya āmişa

kṣīra (1.96) dugdha payas

khara (2.89)

```
gaja (1, 150) ibha karin kuñjara dvipa mātanga vārana sindhura.
gandharvanagara (in 1. 124; 2. 92)
gīta (1.73) vīņā veņu samgīta
                                                          Iling + ā
o n h abhigamanam, abhisaranam, alingana, guh + upa, rabh + pari,
grha (2. 14) cf. kutumba geha devagrha devasadana devayatana niketa
     nivasana prāsāda bhavana veśman
go (2, 15) kāsara govrsa gaura dhenu mahisa vrsabha surabh)
candana (1, 141) śrīcandana
candra (2, 12) indu niśākara rajanīkara rajanīśa
chattra (1. 121)
chāvā (1. 121; 2. 12)
jambuka (2.78) krostu srgāla
taila (2, 31) sneha
damstrin śvāpada
darpana (1. 121)
darśana aveksana alokana iksana paś pradarśana vilokana
digdāha (2.13)
dis (1.56)
deva (2.56)
dhana dhanadhanya dhanyadhana vitta śrī
dhuma (1. 75)
dhyaja (1.87; cf. indradhyaja)
nakta triyāminī rātrī
nagnatā (2.65)
naksatra graha tārā
nagara pattana
nart (2.43)
nau bedā
paksicara paksin vihaga sakuna sakuni
paksi (1.78)
pat (in 2.52)
patra dala
padma (1.65) ambuja kamala kamalākara nalinī rājīva śaivala
padmarāga soņamaņi
parivesa (2.12)
paryanka palyanka yapyayanaka
pāmsu (2.146)
pāda carana
pādukā (2.5) upānah
piśāca (2. 77)
                                               sukha sukhāvaha hita
punya ista kalyana sasta siya subha subhayaha sobhana sampatti sampad
purīsa (1.34) avakara karīsa gomaya virecana
purusa nara manusya manusa
purchita (in 1.19)
puspa (2.59) kusuma kora prasuna phala
pratimā (1. 121)
```

preta pareta (2.92) bāla (2. 91, 97) bidāla (2.82) mārjāra brāhmana (1. 107; 2. 91) gurujana vipra (cf. 2. 93) bhava ātanka bhānda (1. 121) kalasa bhājana bhuj (1.60, 113) asana khad pratyavasana bhaksana bhaksya bhojana syad bhumi bhu mandala mahi vasundhara makara putara kumbhira krurakarman bheka matsya (1. 114) mina madya (1.36) gudala sidhu madhu (2. 107) madhūka madhumaksikā sațcaraņa marana krtantadrstipatha kleśa nidhana parasu yamagrhagamana vadha; (Phrasen:) daksiņadišam kānksati, pancatvam yati, pranams tyajati, [pranair mucyate, yamagrham yati, yamagrhe yasati malina (2.75) māmsa (1.36) mitra suhrd sādhu muktā (1. 114) kapardaka śankha śukti hāra mrta (1.116) meşa (2.15, 17) lomasa huda yama (Zwillinge, in 2.52) yāna (1.74) vāhana vimāna yāmyā diś (2.74) vauvana s. bāla rakta (2.69) aruna kasaya pingala lohita rajata rūpaka rāksasa (2.92) rājan (1. 150) adhipati narapati nrpa nrpati pārthiva prthvīpati bhupa bhupati bhumipati manujapati mandalika vasudhadhipati samrajya rāsabha (2.15) gardabha rud (1.70) rudhira (1.37) rakta śonita lavana (in 1. 23; cf. 2. 124) varāha (2.41) kola potrin sūkara valmīka (2.99) vastra (1.93) amśuka ambara nivasana vasana vastra vasas vesa sicaya vāri (1.30) ambhas arnava āpagā kūpa jaladhi tadāga toya dhuni nadī payas pānīya ratnākara rasa vāpi samudra sara saras sarit salila vrka (2.16) vrksa (1. 108) gulina taru däru druma padapa bhumiruh (0ha) lata [vanaspati vallī śākhin śikharin vrsti (2.94) vrihi (1.96) śatru (2. 147) amitra ripu śayana (1.74) asana nivasana paryanka palyanka yapyayanaka sadana

śarira (2. 141) deha vapus

śastra (2.132) śānti (in 1, 23) śārdūla (2.18) citraka vyāghra śiras (1. 35) kapāla mastaka mūrdhan Siva sarvajna śuka śitikantha śūdra (2, 108) śvan (2.89) kukkura kauleyaka śunaka śveta (1.30) pāndura śukla śubhra sita sarpa (2.78) ahi phanin bhujaga bhujanga vyāla simha (1.94) mrgapati sūtikāgrha (in 2.25) surva (2.12) janamitra dinakara dinamitra dinaraja divasesa strī (2.4) antarvatnī kanyā kalatra kāntā jananī dayitā nārī patnī pramadā bālā bhāryā mahilā yuvatī yosit ramanī lalanā vanitā vilāsinī sundarī sneha (Öl, s. taila) sraj (1. 133) āpīda uttamsaka mālā svapna svāpa has (2.94) hasta kara hiranya (1.147; 2.2) kanaka suvarna

## Inhaltsverzeichnis

|            |     |      |     |     |     |     |    |     |     |     |     |    |  |  |  | Seite   |
|------------|-----|------|-----|-----|-----|-----|----|-----|-----|-----|-----|----|--|--|--|---------|
| Vorwort    |     |      |     |     |     |     |    |     |     |     |     |    |  |  |  | V-X     |
| Einleitung |     |      |     |     |     |     |    |     |     |     |     |    |  |  |  | XI—XXIV |
| Abkürzun   |     |      |     |     |     |     |    |     |     |     |     |    |  |  |  | XXIV    |
| Der Traur  | nsc | hlüs | sel |     |     |     |    |     |     |     |     |    |  |  |  |         |
|            | lie | gu   | ten | Tı  | räı | ıme |    | , . | ,4, |     | ,,  |    |  |  |  | 1-168   |
|            |     | sch  |     |     |     |     |    |     |     |     |     |    |  |  |  | 169-377 |
| Zur Litera | tun | ük   | er  | dei | n.  | Tra | un | aab | ers | rla | ube | en |  |  |  | 378     |
| Nachträge  |     |      |     |     |     |     |    |     |     | -   |     |    |  |  |  | 379-389 |
| Anhang .   |     |      |     |     |     |     |    |     |     |     |     |    |  |  |  | 390-391 |
| Wortindex  |     |      |     |     |     |     |    |     |     |     |     |    |  |  |  | 392-416 |
| Systematis |     |      |     |     |     |     |    |     |     |     |     |    |  |  |  | 417-424 |
| Index der  |     |      |     |     |     |     |    |     |     |     |     |    |  |  |  | 425-428 |

begründet von

Albrecht Dieterich und Richard Wünsch

herausgegeben von

Richard Wünsch und Ludwig Deubner

Die Religionsgeschichtlichen Versuche und Vorarbeiten erscheinen seit dem Jahre 1903; bis jetzt liegen sie in zehn Bänden vor. Ihrem allgemein gefaßten Titel entsprechend öffnen sie sich Beiträgen aller Art, sofern sie nur in wissenschaftlicher Arbeit eines der vielen Probleme ernstlich zu fördern suchen, die das weite Gebiet der Entwicklung der Religion allenthalben bietet. Doch wollen die RGVV namentlich solchen religionsgeschichtlichen Abhandlungen als Stelle der Veröffentlichung und der Sammlung dienen, die ihrem Umfang nach für einen Aufsatz zu groß sind und die doch nicht als besonderes Buch erscheinen sollen. Sie bilden so das Mittelglied zwischen den Aufsätzen des Archivs für Religionswissenschaft und den Bänden der seit kurzem erscheinenden Religionswissenschaftlichen Bibliothek, Publikationen verwandter Art, mit deren Leitung die Redaktion der RGVV in organischer Verbindung steht. Notwendig erschien der Sammelpunkt, den diese Versuche bieten. vor allem für die in der Gegenwart besonders lebhafte Durchforschung der griechischen und römischen Religion, die sich bemüht, von den volkstümlichen Anschauungen der Alten aus das Wesen primitiven religiösen Denkens überhaupt zu erkennen, und die Beiträge liefern will zur Lösung der wichtigsten aller Fragen, der Entstehung des Christentums.

Verantwortung tragen die Herausgeber nur für die Druckwürdigkeit im Allgemeinen, nicht für die Ausführung im Einzelnen.

Königsberg (Pr.) 13, Gottschedstraße, April 1911.

Ludwig Deubner

Richard Wünsch

I. Band

## ATTIS. Seine Mythen und sein Kult

1903. 232 S.

von Hugo Hending

16 5 --

L'auteur a réuni tous les texts littéraires et épigraphiques relatifs à Attis, et, se fondant sur cette collection de matériaux, il expose les diverses formes du mythe, dont l'amant de Cybèle est le héros, l'histoire du culte phrygien en Asie, en Grèce et a Rome, et il insiste en particulier sur la constitution des mystères et la célébration des tauroboles. L'auteur est au courant de toutes les recherches récentes sur le sujet qu'il traite, mais il ne se borne pas à en résumer les résultats, il fait souvent des trouvailles heureuses et expose des idées personnelles avec une clarté qu'on souhaiterait trouver toujours dans les études d'histoire religieuse. Bien que je ne partage pas certaines de ces idées (ainsi il considère encore l'inscription d'Abereius comme paienne), son ouvrage bien conçu et bien rédigé me paraît être une excellente contribution à l'histoire du nagquisme a verellente contribution à l'histoire du nagquisme a verellente. être une excellente contribution à l'histoire du paganisme remain.

Franz Cumont in der Revue de l'instruction publique en Belgique.

## II. Band Musik und Musikinstrumente im alten Testament

1903. 34 S.

von Hugo Greßmann

Greßmanns kleine Schrift gehört unbestreitbar zu den besten Arbeiten, welche über das von ihm behandelte Thema erschienen sind.

Lit. Zentralbl., 1904 No. 12.

II. Band 2. Heft

## De mortuorum iudicio

1903. 77 S.

scripsit Ludovicus Ruhl

Vorliegende Arbeit bietet eine, wie der Philologie und Religionsgeschichte, so auch der Volkskunde hochwillkommene Zusammenstellung der literarischen und monumentalen Zeugnisse des klassischen Altertuns über die Vorstellungen von einem Gerichte, dem sich die Seelen aller Verstorbenen in der Unterwelt unterwerfen müssen. Zugleich wird, soweit dies noch möglich ist, der historische Zusammenhang und der Fortschritt in der Entwicklung dieser Vorstellungen aufgezeigt. . . Ein äußerst dankenswerter Exkurs führt endlich noch aus, welche kolle die Vorstellung von einem Buche des Gerichtes, das von den verschiedensten Persönlichkeiten geführt wird, bei den Alten gespielt hat.

G. Lehnert in den Hessischen Blättern für Volkskunde, Bd. 3 Heft 1.

II. Band 3. Heft

## De poetarum Romanorum doctrina magica

1904. 66 S.

scripsit Ludovicus Fahz

M 1.60

Des Verfassers Absicht ist es, die Poesie der Römer, soweit sie Zauberhandlungen schildert, durch die entsprechenden Stellen der griechischen Zauberpapyri zu erläutern. Da eine Behandlung aller hierher gehörigen Stellen den Rahmen einer Dissertation sprengen würde, hat er sich zeitlich auf die Dichter des ersten Jahrhunderts vor und des ersten Jahrhunderts nach Christo beschränkt, stofflich auf die Totenbeschwörung und den Liebeszauber. So behandelt Kap. I der Arbeit die Necromantea, Cap. II die Ars amatoria magica; Cap. III gibt nach einigen Bemerkungen über die Arbeitsweise der römischen Dichter in der Schilderung von Zauberscenen einen Kommentar zu der großen Totenbeschwörung in Lucans sechstem Buche der Pharsalia. Dabei wird der Nachweis versucht, daß Lucan eine den erhaltenen Zauberpapyri ganz ähnliche Textquelle benutzt hat.

II. Band 4. Heft

# De extispicio capita tria

scripsit Georgius Blecher

accedit de Babyloniorum extispicio Caroli Bezold supplementum

1905 82 Seiten

Der Verf. hat sich die Aufgabe gestellt, die Eingeweideschau der Griechen und Römer in ihrem geschichtlichen Zusammenhang zu erklären. Im ersten Kapitel werden die Zeugnisse der Alten über die Ausübung des Extispiciums zusammengestellt. Das zweite Kapitel bringt die Ansichten der Antike über Wesenu. Wert der Eingeweideschau. Die eigenen Anschauungen des Verf. entspringen den Untersuchungen des Antike Kapitels. Balyonische, griechische, römische Extispicin sind in ihrer Entstehung unabhängig voneinander, die Eingeweideschau ist ein Volkergedanke. Hier im dritten Kapitel sind auch die antiken Darstellungen der Leberschau gesammelt, die in Abbildungen beigegeben werden. Einige Bemerkungen zur babylonischen Leberschau" von C. Bezold machen den Schluß.

## Die Götter des Martianus Capella III. Band und der Bronzeleber von Piacenza

r. Heft

1906. 96 S.

## Carl Thulin

.# 2.80

Martianus Capella de nupt. Merc et Philol. I § 41-61 gibt eine Liste von Gottern, die von Jupiter aus den sechzelm Regionen des Himmels zusammengsbeten werden. Der Vert. tritt in Anknüpfung an ältere Literatur den Nachweis an, date dieses Verzeichnis eine Vereinigung astrologischer Elemente mit einer alter: Liste etruskischer Gotter ist. Fur den etruskischen Teil ist der Hauptzeuge eine in der Bibliothek von Placenza befindliche Leber aus Bronze, mit Regioneneinteilung und eingeschriebenen etruskischen Götternamen: diese Inschriften und die Namen bei Martian erklaren sich gegenseitig Als Autor, der dem Martian die etruskisch-astrologische Weisheit vermittelt habe, wird Nigidius Figulus angesprochen.

# De stellarum appellatione et religione Romana

III. Band 2. Heft

1907. 164 S.

## Guilelmus Gundel

. // 4.40

Der Verf. will die Vorstellungen der Römer von den Sternen schildern. Es werden zunächst die Stern-Namen behandelt, dann die literarischen und monumentalen Zeugnisse für den römischen Gestirnglauben. Ausgewählt sind solche Sterne, deren Kenntnis sich schon vor dem Eindringen des griechischen Einflusses nachweisen läbt, oder die, wenn auch erst durch die Griechen eingeführt, von Bedeutung für die römischen Anschauungen geworden sind. So werden besprochen in Kap. I die einzelnen Sterne Lucifer, Vesper, Canicula, Arcturus; in Kap. II die Sternbilder Septentriones, lugulae, Vergiliee, Suculae; in Kap. III die verwandten Himmelserscheinungen Stellae cadentes, Stellae crinitae, Via lactea.

## Griechische und süditalienische Gebete, Beschwörungen und Rezepte des Mittelalters

III. Band 3. Heft

herausgegeben von

1907. 159 S.

## Fritz Pradel

# 4 ---

Im Jahre 1895 hatte W. Kroll aus einer in Rom und einer in Venedig liegenden Handschrift mittelalterliche Texte abgeschrieben, die zur Vertreibung von Famonen, zur Heilung von Mensch oder Vieh, und ähnlichen Dingen gut sein sollten. Der Sprache mach waren diese Exorzismen teils spätgriechisch, teils italienisch in griechischer Transkription. W. Krell hat diese Texte an Fr. Pradel zur Bearbeitung überkassen; dieser legt sie hier in einer Ausgabe vor und erläutert sie in einem besonderen Kommentar. Die einzelnen Abschnutte der Erklärung sind betitelt: Von den Noten, von den Nothelfern. Popularmedizinisches, Magische Gebräuche. Die Arbeit will an einem konkreten Beispiel zeigen, in welchen Anschauungskreisen derartige, stellenweise noch heute verwandte Formeln wurzeln.

# Veteres philosophi quomodo iudicaverint de precibus IV. Band

scripsit

1907. 78 S.

## Henricus Schmidt

4 9

Die Absicht des Verfassers wird durch den Titel gegeben: in doxographischer Welse werden die Aussprüche der Philosophen von Heraklit bis Simplicius zusamment, aucht, die von dem Werte des Gebets und der rechten Alt zu beten handeln. Auch wird Vereicht, die Geschichte dieser Ansichten aus der Entwicklung der antiken Philosophie zu tehn Am Schlusse werden in einem Supplie men tom anh. Eisewerse diejenigen Stellender gelle phischen Literatur gesammelt, die ven "lauten und leisem Beten" handelu zugleiches dies ein Nachtrag zu dem so überschriebenen Ausstz von S. Sadhans im ARW IX. 19

IV. Band 2. Heft

## Die Apologie des Apuleius von Madaura und die antike Zauberei

von

1908. 278 S.

## Adam Abt

*№* 7.50

Die Arbeit will eine Erklärung der auf Zauber bezüglichen Stellen der Schrift des Apuleius de mag ia liefern. Die vor nunmehr 65 Jahren erschienene kommentierte Ausgabe Hildebrands kann heute nicht mehr als erschöpfend angesehen werden, da wir erst nach ihrem Erscheinen einen wirklichen Einblick in die antike Zauberpraxis gewonnen haben durch die Auffindung und Veröffentlichung der griechischen Zauberpapyri und der Fluchtafeln. Da die Apologie manches bietet, das uns sonst nur spärlich bezeugt ist, so kann durch eine eingehende Auslegung der einzelnen Apuleiusstelle diese auch nutzbar gemacht werden für die Erkenntnis des Zauberglaubens überhaupt, und besonders im 2. Jahrh. n. Chr.

IV. Band 3. Heft

# De iuris sacri interpretibus Atticis

scripsit

1908, 64 S.

## Philippus Ehrmann

\$ 1.80

Die attischen Exegeten, die Ausleger des hl. Rechts, waren seither nur gelegentlich, meist im Anschluß an Inschriften, behandelt worden. Der Verf. will durch Vereinigung der inschriftlichen und literarischen Überlieferung ein vollständigeres Bild dieser Institution geben, der äußeren Einrichtung des Amtes wie auch der Befugnisse seiner Träger. Dabe hat sich als neues Ergebnis durch Heranziehung der delphischen Inschriften herausgestellt, daß wir im Grunde nur zwei Gruppen von attischen Exegeten zu unterscheiden haben, die aus dem Geschlecht der Eupatriden und Eumolpiden. Am Schlusse der Arbeit werden noch die exegetischen Schriftsteller zusammengestellt, die man nun wohl als wirkliche Exegeten ansprechen darf, und die übrigen Bedeutungen des Wortes kurz erörtert.

V. Band

## Der Reliquienkult im Altertum

von

## Friedrich Pfister

## Erster Halbband: Das Objekt des Reliquienkultes

1909.

411 S

No 14.-

Im 1. Halbband, der das Objekt des Reliquienkultes darstellt, werden zunächst die Heroengräber behandelt sowie die Typen der Legenden, die das Dasein der Reliquien der als einheimisch oder fremd geltenden Heroen erklären. Daran reiht sich eine Besprechung besonders erwähnenswerter Arten von Heroengräbern und der sonstigen Reliquien sowie Erinnerungsstätten aus der Heroenzeit. Dabei wird überall besonders den Fragen nachgegangen, in welchem Verhältnis der Kult zur Legende steht (Bodenständigkeitsgesetz), in welchen typischen Formen die Legenden sich bewegen, und wie sich der Glaube der Griechen an die einstige Existenz der Heroen zu den Ergebnissen der historischen Kritik verhält. Durchweg wird auf parallele Erscheinungen des christlichen Heiligenkultes hingewiesen.

Der zweite Halbband:

Die Reliquien als Kultobjekt und die Geschichte des Reliquienkultes erscheint 1912.

VI. Band

## Die kultische Keuschheit im Altertum

von

1910. 260 S.

## Eugen Fehrle

*№* 8.50

Der Verf. führt die kultische Keuschheit auf zwei Hauptgründe zurück: 1. Wer mit einem Gott in Liebesverkehr steht, muß frei sein von Liebe zu Menschen, daher jungfrämliche Priesterin en, Prophetinnen, Nonnen, jungfr. Empfängnis und jungfr. Mütter, 2. Geschlechtlicher Verkehr gilt als befleckend. Religiöse Befleckung geht zurück auf schädliche Wirkungen böser Dämonen. Vor ihnen muß man sich hüten. «Σεοθαι ἀγνεία ist verwandt mit Tabu. Aus diesen Vorstellungen entsteht die Ansicht. Keuschheit verleihe dämonische Macht (bei Zauber, bes. Fruchtbarkeitsriten; Der Arme Heinrich, Brunhilde, Gralsage). Drum ist sie oft für den Priester als einen δαιμόνιος ἀγνίο vorgeschrieben. Der zweite Teil gibt die Keuschheitsvorschriften bei Griechen und Römern (darin ausführliche Behandlung des Thesmophorienfestes), Erläuterungen über das Wesen jungfräulicher Göttinnen, besonders der Athene und ihrer Feste und der Vesta, der dritte einen geschichtlichen Überblick.

## Geburtstag im Altertum

VII. Band I. Hoft

1908. 151 S.

#### von Wilhelm Schmidt

Die Arbeit zerfällt in drei Kapitel. Das erste behandelt Alter und Art der Feier des Geburtstages von Privatleuten bei Gr. und R. Das zweite bespricht die Feier des Geburtstags griechischer und römischer Fürsten, des Tags ihres Regierungsantuitts, sowie der Gründungstage einiger Städte; die griech, und röm. Feiern werden unter sich und mit den entsprechenden Feiern unserer Zeit verglichen. Das dritte Kap, beschäftigt sich mit der Bedeutung und Feier der Göttergeburtstage bei Gr. und R. und beruhrt den Aberglauben, der sich mit einigen dieser Tage verbindet, sowie Verschiedene auffaliener Zahlbeziehungen zwischen Tagen und Monaten. Der Schluß endlich wall zeigen, wie sich aus solchen Vorbildern die Feier des Geburtsfestes Christi entwickeln mußte.

# De Romanorum precationibus

VII. Band 2. Heft

scripsit Georgius Appel

Die Arbeit enthält drei Kapitel. Im ersten findet sich eine Sammlung echt römischer Prosagebete, im zweiten behandelt der Verfasser den sermo des römischen Gebers, im dritten wird der rötus und gestus besprochen. Im Schlusse versucht der Verfasser eine Geschichte des römischen Gebetes zu geben.

## De antiquorum daemonismo

VII. Band 3. Heft

1909. 112 S.

scripsit Julius Tambornino

Der Verfasser will den Besessenheitsglauben der Alten zusammenhängend darstellen und zugleich die Fäden bloßlegen, die heidnischen Aberglauben mit christlichen Exorzismen verknüpfen. Das 1. Kapitel gibt eine Stellensammlung aus heidnischer und christlicher Literatur. Im 2. Kapitel wird der Besessenheitsglaube der Griechen und Romer entwickelt. Zunächst werden die Krankheitserscheinungen ins Auge gefaut, die auf Besessenheit zurückgeführt wurden; dann werden die göttlichen Wesen betrachtet, die als Besessenheitsdämonen gelten, und die Mittel aufgezählt, die man anwandte, um sich ihrer zu erwehren. Es folgen Bemerkungen über das Verhalten der Dämonen während der Exorzismen und über den Stand der Exorzisten. Das 3. Kapitel endlich, das nach denselben Gesichtspunkten wie das 2. eingeteilt ist, beschäftigt sich mit dem Besessenheitsglauben der Christen.

## Antike Heilungswunder

VIII. Band I. Heft

Untersuchungen zum Wunderglauben der Griechen und Römer

1909. 224 S.

von Otto Weinreich

Gegenstand des ersten Kapitels ist der Glaube an die Wunderkraft der Handauflegung. Im zweiten Kapitel werden verschiedene Typen von Traumheilungen betrachtet und gewisse Einwirkungen der Aretalogie auf die Literatur verfolgt. Kapitel III handelt von heilenden Statuen und Bildern. Exkurse auber Totenerweckungen, Doppelheilungen in christlichen, indischen und antiken Wundererzählungen, Straf- und Heilwunder), sowie ein Anhang zur Topik der Wundererzählung beschließen die Arbeit

## Kultübertragungen

VIII Band 2. Heft

1910. 132 S.

von Ernst Schmidt

In den drei ersten Kapiteln der Arieit werden die Berichte von der Chertragung der Magna Mater und des Asklepios nach Rom sowie des Sarapas nach Alexandria untersneht legenden zu beleuchten und sie, soweit das moglien ist zu ihren Ursprung zuführen versucht.

VIII.Band

## De Graecorum deorum partibus tragicis

1910. 154 S.

scripsit Ericus Müller

M 5.20

Die Arbeit will an der Hand des erhaltenen Materials darstellen, wie sich die Rolle der Götter in der griechischen Tragödie entwickelt hat. Kap. I behandelt die beiden Typen der Götter bei Aischylos, die spezifisch tragische Götterrolle, die aus dem Einfluß des religiösen Spiels erklärt wird, und die epische, die aus dem Heldensang hergenommen ist. In Kap. II wird die Verwendung der Götter bei Sophokles, in Kap. III bei Euripides behandelt, besonders der Deus ex machina, und gezeigt, welche Zusammenhänge mit den bereits bei Aischylos entwickelten Normen bestehen.

IX. Band I. Heft

## Reinheitsvorschriften im griechischen Kult

1910. 148 S.

von Theodor Wächter

M 5-

Nachdem in der Einleitung unter anderem der Ursprung und die Entwicklung der Reinheitsvorstellungen besprochen worden ist, wird in 15 Kapiteln versucht, an der Hand des aus Inschriften und Schriftstellern zusammengetragenen Materials ein möglichst klares Bild der kultischen Reinheitsvorschriften zu geben. Besonderer Wert ist auf die in größerem Umfang geschehene Vergleichung analoger Gebräuche anderer (zumeist antiker) Völker gelegt. Die einzelnen Abschnitte behandeln: Allgemeine Reinheitsvorschriften; Bestimmungen über die Kleidung; Verunreinigung durch Geburt, Menstruation, Krankheit, Tod, Mord; unreine Tiere, Pflanzen, Metalle; Ausschluß der Fremden vom Kult, Ausschluß der Sklaven, der Weiber, der Männer; Verunreinigung durch Exkremente; Weideverbote.

#### IX. Band 2. Heft

# Die sakrale Bedeutung des Weines im Altertum

1910. 10 S.

von Karl Kircher

.// 3.50

Die Arbeit versucht die sakrale Bedeutung des Weines im Altertum zu behandeln in einer dreifachen Beziehung: Wein und Gott, Wein und Mensch, Wein und Blut. Für die Beziehung Wein und Gott werden die Fragen erörtert: wann, für wen, wie bringt man Weinopfer, wie nimmt sie die Gottheit auf, weshalb opfert man Wein. In dem Kapitel Wein und Mensch werden die Reste sakraler Erscheinungen beim Symposion aus seinem Zusammenhang mit dem Opfer hergeleitet, die antiken Trinksitten und Gelagegesetze werden besprochen. Im nächsten Teil wird die sakrale Bedeutung des Blutes erörtert, und es werden enge Beziehungen zum Wein gefunden. Als Nahrungs-, Heil- und Berauschungsmittel finden diese beiden Substanzen parallele Verwendung, vor allem aber beim Brüderschaftstrank, wobei der Wein schließlich als Ersatz für Blut eintritt. Von dieser Trinksitte ausgehend wird zum Schluß der Versuch gemacht, eine Erklärung zu geben für die übrigen Trinkbräuche des Altertums.

IX. Band

# De nuditate sacra sacrisque vinculis

1911. 118 S.

scripsit Josephus Heckenbach

# 3.80

Die Arbeit besteht aus 2 Teilen. Die sakrale Nacktheit, die im I. Teile behandelt wird, hat sich als Rest eines alten Kulturzustandes erhalten. Den mit der Zeit seltener gewordenen, später in seiner ursprünglichen Bedeutung nicht mehr ganz durchsichtigen Brauch suchte man sich zu erklären. Auf diese Weise kam die Nacktheit zu verschiedenen Bedeutungen, deren wichtigste die lustrale ist (Einleitung). Mit der steigenden Kultur wurde die Nacktheit aus den Kultriten allmählich verdrängt. Als Überbleibsel dürfen wir die rituelle Barfüßigkeit betrachten (I. Kapitel). Die Vorschrift der Nacktheit bestand aber weiter im antiken Aberglauben (I. Kapitel) und zum Teil in den christlichen Taufriten (II. Kapitel). Der II. Teil bringt einiges Material über Knoten (Gürtel, Ringe). Da sich mit den Knoten die abergläubische Furcht eines Bindezaubers verband, mußten sie bei heiligen Handlungen entient werden. Andererseits suchte man die den Knoten zugeschriebenen geheimen Kräfte besonders in Zauberriten auszunützen.

# Epiktet und das Neue Testament

X. Band

VOD

### Adolf Bonhoeffer

Erscheint Mai 1911

Etwa 420 Seiten

Etwa . 15.-

Der Stoiker Epiktet, der um die Wende des ersten und im Antang des zweiten Jubrhunderts n. Chr. lehrte, zeigt in seinen Anschaunngen, ja auch in seiner Redeweise eine so große und mannigfache Verwandtschaft mit den neutestamentlichen Schriften, daß nicht nur die Vergleichung der beiderseitigen Lebensauschauung einen eigenen Reiz gewahrt, sondern auch die Frage sich erhebt, ob nicht ein Einfuß des Neuen Testaments auf Epiktet oder umgekehrt ein Einfuß der stoischen Lehre, wie sie Epiktet vertritt, auf die neutestamentlichen Schriftsteller stattscunden hat. Nach den beiden Richtungen sucht der Verfasser Klarheit zu schaffen, indem er zumachst im 1. Buch die Frage der Abhängigkeit erörtert und zwar zuerst die etwaige Abhängigkeit Epiktets vom Neuen Testament, sodann die Abhängigkeit des letzteren, insbesondere des Apostels Paulus, von der Stoa. Die erste Frage wird, in eingehender Auseinandersetzung mit Th. Zahn und K. Kuiper, durchweg, die zweite, im Anschluß an Carl Clemen (Religionsgoschichtliche Erklärung des Neuen Testaments) in der Hauptsache verneint. Im 11. Buch wird die Weltanschauung Epiktets mit derjenigen des Neuen Testaments, wie sie sieh selon in dem charakteristischen Wortschatz, sodann in einzelnen Aussprüchen und Gedanken öffenbart, objektiv vergliehen, und schließlich in systematischer Ausführung das Verwandte wie das Unterscheidende der beiden Anschauungen als zweier selbständiger und in gewissen Sinn ebenburtiger Großen hervorgehoben und auf seine tieferen Gründe zurückgeführt.

# Die Unverwundbarkeit in Sage und Aberglauben der Griechen

XI. Band I. Heft

mit einem Anhang über den Unverwundbarkeitsglauben bei anderen Völkern, besonders den Germanen

von

## Otto Berthold

Erscheint Mai 1911

Etwa 80 Seiten

Etwa . 2.40

Die Abhandlung will einen Beitrag geben zur Lösung der Frage, ob Wundergaben auf ursprüngliche Göttlichkeit der Sagenheiden, an denen sie halten, hindeuten. Sie untersucht zu diesem Zwecke die einzelnen Fälle von Unverwundbarkeit in der griechischen Sage, welche für diese Fragen besonders ergiebig ist, und kommt zu dem Resultat, daß die Unverwundbarkeit in allen den Fällen, in denen uns reielliches Sagenmaterial zur Verfügung steht, sich erst sekundär an die Helden angesetzt hat. Beigegeben sind die einschlägigen Vorschriften aus der griechischen Zauberliteratur. Im Anhang sind eine Reihe von Unverwundbarkeitssagen der Germanen und anderer Völker sawie von auf das "Festmachen" bezüglichen Erscheinungen des Volksaberglaubens zum Vergleich herangezogen und klassifiziert.

# De lanae in antiquorum ritibus usu

In Vor-

scripsit

## Johannes Pley

Das I. Kapitel der Arbeit handelt über das Jos zeidene, es wird in den Traumerakeln gebraucht, um die Verbindung des Menschen mit der Gettheit herzustellen; in den Mysterien und anderen heidnischen und christlichen Zeremonien besonders den "Sakramenten der Toten" dient es Instralen Zwecken; eine weitere Verwendung undet das Wollvlies im Regenzauber. Das II. Kapitel handelt über die Wolle als den Rest einer rücheren Kulturperiode; sie gilt als verchrungswürdig und heilig und ist eine toeit wohkentallige actagn, Weitreichend ist ihre Verwendung bei der Konsekration, welche B. deutung besonders in der Priestertracht zutage tritt: zu deusselben Zwecke werden oppertuene und alles andere, was geheiligt werden sell, mit Wolchinden verseinen; daher auch u. a. ihre Verwendung im Baumkultus. Schließlich wird die Wolle besonders in der Form des artuna zur Ehren tracht. Apotropaeisch und prophylaktisch wirkt sie in ihrer Verwendung im Totenkalt als heigender Fäden und als Annulett Kap. III). Zum Schluß wird ihn Gebrauch im Laebes und Heilzauber besprochen (Kap. IV).

In Vorbereitung

## Der Traumschlüssel

Ein Beitrag zur indischen Mantik

vor

## Julius von Negelein

Der Verfasser will eine Darstellung des indischen Traumaberglaubens und der indischen Mantik, soweit diese zur Feststellung von dessen Gebilden notwendig ist, geben. Er hat zu diesem Zwecke den brahmanischen Text Svapnacintamani (den "Traumschlüssel") kritisch ediert, übersetzt und durch Parallelen aus dem Bereiche der übrigen Literatur der Traum- und Wahrsagekunst erläutert, indem er jedem einzelnen Verse des zugrunde gelegten Traktates das zugehörige Material folgen ließ, wobei weder der Veda, noch die klassische und moderne Literatur (die Berichte englisch-indischer Zeitschriften) unbeachtet blieben.

In Vor-

## Das Motiv der Mantik im antiken Drama

von

### Rudolf Staehlin

Es wird versucht, die Verwendung des Motivs der Mantik in der antiken Tragödie und Komödie darzustellen und, soweit der Stand der Ueberlieferung dies zuläßt, eine Geschichte dieses vielgebrauchten Motivs für das antike Drama zu geben. In den drei ersten Kapitein werden die großen griechischen Tragiker, im vierten Seneca, im fünften Aristophanes und im sechsten Plautus und Terenz behandelt. Zum Schluß werden die aus der Untersuchung gewonnenen Ergebnisse zusammengefaßt.

# Religionsgeschichtliche Erklärung des Neuen Testaments

Die Abhängigkeit des ältesten Christentums von nichtjüdischen Religionen und philosophischen Systemen

zusammenfassend untersucht von

## Prof. D. Dr. Carl Clemen

Geh. 10 M.

312 S. u. 12 Abb. auf 2 Tafeln. 1909

Geb. 11 M.

## Vollständiges

# Griechisch-Deutsches Handwörterbuch zu den Schriften des Neuen Testaments

und der übrigen urchristlichen Literatur

von

## D. Dr. Erwin Preuschen

Geh. 14 M.

VIII Seiten u. 1184 Spalten. 1910

Geb. 15 M.

Verlag von Alfred Töpelmann (vormals J. Ricker) in Gießen







#### CIRCULATION DEPARTMENT

BL Religionsgeschichtliche Versuche 25 und Vorarbeiten R37 Bd.ll Heft 4

## CIRCULATE AS MONOGRAPH

PLEASE DO NOT REMOVE
CARDS OR SLIPS FROM THIS POCKET

UNIVERSITY OF TORONTO LIBRARY

